
REVISTA CHILENA DE LITERATURA
Noviembre 2021, Número 104, 47-72

TRANSFORMACIONES ESTÉTICAS EN LA POESÍA 
MAPUCHE CONTEMPORÁNEA

Mabel García Barrera
Universidad de la Frontera

Temuco, Chile
mabel.garcia@ufrontera.cl

RESUMEN / ABSTRACT

Una de las problemáticas significativas de la literatura mapuche actual, desde una perspectiva 
estética, intercultural y colonial, radica en la persistencia de los proyectos por afianzar una 
impronta cultural propia. Este proceso tensiona al texto al girar desde la dimensión mimética del 
arte tradicional –su topos referencial– en favor de la autoconciencia del propio acto escritural 
y su lugar de enunciación. En este tránsito, los diversos proyectos generan una cartografía 
literaria dinámica al situarse creativamente entre una estética de lo sacralizado y una estética 
de la alteridad, lugar donde el territorio cultural y político, la identidad, el lenguaje y la poesía, 
son expresiones y extensiones de un posicionamiento que busca ser conceptualizado en un arte 
poética. Algunos matices de este proceso estético son abordados en los proyectos poéticos de 
Cristian Cayupan, David Aniñir y Kütral Vargas Huaiquimilla. 

Palabras clave: Estética mapuche, arte poética, interculturalidad, literatura indoamericana.

AESTHETIC TRANSFORMATIONS IN CONTEMPORARY MAPUCHE POETRY

One of the meaningful problems of current Mapuche literature, from an aesthetic, intercultural 
and colonial perspective, lies on the persistence of the projects to strengthen a cultural stamp of 
their own. This process tenses the text as it moves from a mimetic dimension of the traditional 
art –its referential topos– in favour of the self-awareness of the writing act itself and its 
enunciation. In this transit, the different projects generate a dynamic literary cartography as 
they creatively locate themselves between an aesthetic of the sacralized and an aesthetics of 
otherness, from which the cultural and political territory, identity, the language, and poetry 
are expressions and extensions of a placement that seeks to be conceptualized in a poetic 
art. Some elements of this aesthetic process are addressed in the poetic projects by Cristian 
Cayupan, David Aniñir, and Kütral Vargas Huaiquimilla.



48		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

Keywords: Aesthetics, Mapuche, Poetic art, Interculturality, Indo-American poetry.

Recepción: 27/08/2020		 Aprobación: 20/01/2021

DESDE UNA ESTÉTICA DE LO SACRALIZADO A UNA ESTÉTICA 
DE LA ALTERIDAD

En el pueblo-nación mapuche, de tradición oral e ideográfica, reconstruir la 
memoria histórica y cultural es un esfuerzo colectivo que se orienta tanto 
hacia la intraculturalidad como hacia la relación de contacto cultural. Entre 
las acciones de reafirmación se encuentra la actual recuperación del idioma, 
el mapuzungun o tze-dungun y, en la mayor parte de los territorios rurales y 
urbanos, las prácticas y roles ancestrales. Por otra parte, entre las acciones de 
resistencia, se busca el empoderamiento político con el objetivo de visibilizar 
y denunciar los atropellos por parte de las empresas transnacionales, las 
forestales y/o las instituciones del Estado. 

En ambas direcciones, su estrategia ha sido la creación e instalación de 
símbolos de identidad nacional y cultural, tanto modernos, como la wenufoye 
o bandera nacional, como ancestrales, como los che mamüll o tallados 
ceremoniales, los que han tenido una amplia visibilización a raíz del estallido 
social en Chile el año 2019. Otra estrategia ha sido la implementación de un 
complejo sistema comunicativo intercultural que impulsa la creación de medios 
escritos, digitales, audiovisuales, radios comunitarias y una red discursiva 
amplia de la que forman parte el discurso artístico y literario, el discurso 
político de las organizaciones, el discurso testimonial, el discurso mediático e, 
incluso, en el presente, un creciente discurso académico y pedagógico. Todas 
estas acciones buscan afianzar y ampliar la frontera política y simbólica del 
antiguo territorio mapuche, el Wallmapu, que comprendía una vasta región 
entre el Océano Pacífico y el Atlántico: la zona sur de Argentina y Chile. 

Este proceso sociocultural y político impacta de manera significativa las 
actuales propuestas literarias mapuche, estableciendo en ellas un vórtice que 
entreteje lo ficcional con el registro histórico y con los discursos ancestrales. 
Estos últimos, de carácter oral y vigentes en las comunidades, son recreados 
de diversa manera en los proyectos poéticos de Lienlaf, Cifuentes, Huirimilla, 
Chandía, donde junto a la escritura se establece una versión como ül o canto 
en mapuzungun, por ejemplo; o son traducidos de fuentes primarias orales 
al castellano y en soporte escrito, como en Colipan y Millahueique; o se 



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 49

manifiestan con una impronta propia en mapuzungun, como es el caso de las 
oraciones ceremoniales que se inscriben al inicio de los poemarios en Aniñir 
o Manquepillanpaillanalan1. 

Esto refiere a un sistema artístico-cultural que se ha desplazado desde la 
conjunción de ser uno con lo expresado –“la artistización ritual”, como lo 
han llamado Lipovetsky y Serroy (11)2–, propio del mundo sacralizado, a 
la autoconsciencia del acto creativo como característica del arte moderno:

Llamo autoconsciencia a la necesidad que tienen algunos escritores 
de exponer en un mismo plano de escritura lo que quieren decir, 
la descripción de la forma o construcción que emplean para decir 
lo que quieren decir y la tematización de ese proceso como objeto 
literario o filosófico que unas veces es crítica y otras radicalmente 
reflexiva. Nietzsche puso a esta actitud como ejemplo de lo que 
llamaba “estetización del mundo” (Lynch párr. 5).

En el marco de una relación colonial, destaco en el actual proceso literario 
mapuche este carácter autorreflexivo que adquiere la enunciación poética, 
la cual, estrechamente vinculada a la identidad cultural, ayuda a explicar el 
giro estético que se produce desde una estética de lo sacralizado hacia una 
estética de la alteridad. La alusión a una estética de lo sacralizado refiere a 
una característica significativa de la estética amerindia ancestral, la cual no 
responde a un ideal de belleza sino “a morfologías significantes de hondura 
metafísica, compuesta por cánones estéticos sagrados” (Sondereguer 24), 
como “la dialéctica de lo visible/invisible” a la que alude Bovisio (2) y 
que, al decir de ella, involucra saberes y percepciones que están más allá 
del mero efecto visual y que apelan a otros sentidos. Yo diría que además 

1	 En términos de la construcción contemporánea del discurso ancestral en la actual 
literatura mapuche, esta se encuentra sin duda mediada por la transculturación, por lo que 
su representación en cada proyecto poético o narrativo depende no solo de la intención de 
proponer una obra con identidad cultural sino también del manejo de la lengua, del saber y de 
las prácticas culturales. En este sentido, existe una tensión por la fidelidad en la representación, 
lo que deriva en diversas y dinámicas estrategias como las que se observan en el trabajo. 

2	 “Inscritas en sistemas colectivos que les dan sentido, las formas estéticas no son 
fenómenos con funcionamiento autónomo y aislado: la estructuración social y religiosa es 
lo que ordena en todos los aspectos el juego de las formas artísticas. En estas sociedades, 
las convenciones estéticas, la organización social y lo religioso aparecen estructuralmente 
integrados e indiferenciados” (Lipovetsky y Serroy 11).



50		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

apelan a una actividad interpretativa doble, tanto de los seres visibles como 
invisibles, porque lo sacralizado en su dimensión simbólica, de la cual el arte 
y la literatura forman parte, interpela a los múltiples planos que convoca en 
sí misma y de la cual es además su mediación. 

Según Eduardo Viveiros, la estética amerindia se orienta a una perspectiva 
comunitaria de la sacralidad donde “conocer es personificar, tomar el punto 
de vista de aquellos que deben ser conocidos” (43), generando una dimensión 
relacional de la naturaleza con la cultura, donde esta ya no es una región 
diferenciada del ser. Desde este punto de vista, los epew (relatos míticos) 
y otras formas canónicas ancestrales mapuche convocan este modo de 
experiencia del mundo, donde el ser es uno con el cosmos, disolviéndose o 
fusionándose en las energías que le habitan. 

Actualmente, la lucha por un arte con identidad cultural ha mantenido a 
gran parte de la literatura mapuche vinculada a las raíces epistemológicas 
de la cultura ancestral, abriendo un espacio artístico donde se produce una 
gran variedad de matices entre los proyectos, principalmente relacionados 
con el dominio de esta episteme, el idioma y las prácticas ancestrales. 
Proyectos como las obras de Leonel Lienlaf, Gerardo Chandía Millanao, 
Adriana Paredes Pinda y María Isabel Lara expresan este modo de habitar el 
cosmos, proceso que también encontramos en la expresión visual mapuche 
contemporánea de Christian Collipal o Juan Silva Painequeo. Un ejemplo 
de este modo de expresión está en la representación de las experiencias 
chamánicas poetizadas por Adriana Paredes Pinda, en sus poemarios Üi 
(2005) y Parias Zugun (2014):

 
Despertar en mapuzungun es el origen/ designio/ soñar. El rewe 
descifre el universo/ a borbotones. Los que ya partieron/ cantan/ 
a sus hijos los secretos/ porque cada quien tenga su espíritu/ vaya 
de boca a sueño a danza/ el poder./ Venga a las familias/ vuelvan 
pumas picaflores cóndores/ olfateen las cordilleras bajen/ “leones 
hermanos que lloran como niños”/ cuando nos vemos la pena ojo 
a ojo./ Despierten al volcán grande/ vamos a los primeros cerros/ a 
cuidarnos de Kai-Kai/ a ser Tuwvn con Treng-Treng/ la otra madre 
culebra (Üi 18).

En este sentido, la identificación/identidad y la representación identitaria 
son una sola, ya que la persona no ha entrado en crisis desagregando el “yo” 
–püllu (espíritu), am (la sombra), kalul (cuerpo físico), newen (energía)–, sino 



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 51

que se integra, se comparte y se subsume con una realidad cosmovisional 
sacralizada. De este modo, la voz y el lenguaje son la misma vehiculación 
en y con la integridad del ser con el mundo, con la pluralidad de voces que 
devienen desde distintos planos, convocados por el espíritu de machi (chaman):

es la experiencia extática donde el tiempo ha sido detenido y anclado 
a la dimensión nouménica, y entre los planos el único movimiento 
es el hálito o neyen –aspiración/exhalación violenta de entrada y 
salida del espíritu–, el resollar del universo como una sola energía y 
canalización de “newen” (fuerza) que abre la presencia del “ser” como 
devenir del linaje y como observación de sí (García, “El proceso” 58).

Reflexionando sobre algunas características de la estética amerindia, 
Sondereguer señala que “para el ayer, la motivación fáctica fue mítico-religiosa; 
para el hoy, el efecto es estético” (61). En este sentido tiene razón, pues la 
secuela colonial fractura y reifica el modo de habitar el mundo, porque pone 
de frente un sistema de violencia imperial que subyuga al sujeto despojándolo 
de sus procesos simbólicos y materiales, ubicándolo en la única posibilidad 
de sobrevivencia: la transculturación como proceso adaptativo que lo obliga 
a ser otro.

Así, el colonialismo impulsa la transformación de la percepción sobre el 
mundo y abre la puerta a una estética de la alteridad, la que emerge en las 
obras literarias y artísticas como espacio del conflicto cultural afectando la 
alteridad y la ipseidad del sujeto (autorreconocimiento de sí). Tal como señala 
Walter Cenci es el tránsito del autorreconocimiento de la singularidad hacia 
el reconocimiento de la identidad: “Hay que buscar lo singular e irreductible 
del Otro que también habita en sí mismo, aquello no negociable, como les 
sucede a los pueblos aborígenes que pregonan su identidad –y ya no su 
singularidad– bajo los parámetros del hombre blanco” (13).

De este modo, la suspensión histórica, propia de lo sacralizado, se fractura 
y se convierte en narrativización del “yo” y, al mismo tiempo, en testimonio y 
en memoria, generando un movimiento que se supedita a la autorreflexividad 
sobre el proceso de representación de sí mismo y del mundo. Así, el cosmos, 
la otredad, la mirada sobre lo corpóreo y el sentido de ser en el mundo son 
ahora instancias de diferenciación y frontera que invierten la tradicional 
perspectiva ancestral amerindia, para la cual “una figura de humano, por 
ejemplo, puede estar ocultando un afecto-jaguar. Lo que estoy llamando 
cuerpo, por lo tanto, no es sinónimo de fisiología distintiva o de anatomía 



52		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

característica, sino un conjunto de maneras o modos de ser que constituyen 
un habitus” (Viveros 56).

La estética de la alteridad, orientada a la construcción de la identidad/
identificación nos releva nuevamente la pregunta sobre el lugar de la cultura 
y las condiciones de la enunciación en un contexto colonial, un lugar que 
imprime agresivamente mecanismos de transculturación y que dinamiza los 
loci referenciales del sujeto, dando origen a un proceso de descentramiento 
ontológico y epistémico del ser mapuche. 

En este escenario estético, este trabajo indaga los matices topológicos 
que nos provee la literatura mapuche en el desplazamiento de una estética 
de lo sacralizado hasta una estética de la alteridad, lo que confiere un amplio 
territorio artístico a cada proyecto, desde donde se puede generar una 
cartografía de la poesía y del arte nacional mapuche contemporáneo. Sin 
embargo, cabe tomar en cuenta que este tránsito estético nunca será completo 
ni definitivo, en la medida que el poeta lucha por recuperar, mantener y 
reafirmar el ethos cultural ancestral, por lo que ambas estéticas –y otras 
intermedias que se van gestando– perviven separadas y/o superponiéndose 
de acuerdo con una experiencia particular de la identidad, la cultura, el 
arte y/o la posición política que se adopta respecto de las relaciones de 
contacto cultural, lo que genera distintos matices tanto en la trayectoria 
de cada producción artística como en los territorios estéticos que ocupan 
los diversos proyectos poéticos.

CRISTIAN CAYUPAN: LA POESÍA COMO LLITUN ZUGU EN LOS 
BORDES DE UNA ESTÉTICA DE LO SACRALIZADO

Uno de los poetas con mayor proyección en el ámbito de la creación literaria 
mapuche es el escritor bilingüe Cristian Cayupan, quien radica en las 
proximidades de la ciudad de Temuco, en el lof José Cayupan, del Sector 
Maquewe, Chile. Cayupan ha publicado los poemarios Poemas Prohibidos 
(2007), Reprimida Ausencia (2009), Usuarios del silencio (2012), Tratado de 
Piedras (2014), Terruño (2014), El hombre y su piedra (2016), Apología del 
barro. Fotra ñi llellipun. (2017). Además, en coautoría con Ana Ñanculef, ha 
publicado el libro de investigación etnográfica KuifikeZugu. Discursos, relatos 
y oraciones rituales en mapuzugun (2016). Es gestor y editor de la revista 
Comarcas. Literatura sin Fronteras, que se publica ininterrumpidamente 



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 53

desde 2011. Desde el año 2019, cuenta con el poemario Piedra Humana, un 
proyecto de orientación ontológica que se encuentra inédito. 

A lo largo de sus textos, este autor logra configurar un proyecto desafiante y 
complejo, articulado desde las formas discursivas ancestrales, particularmente 
desde el Llitun zugu o relato fundacional, el que es descrito en su libro de 
investigación etnográfica como un tipo de relato que “es transmitido para 
referirse a tiempos remoto, considerado un acontecimiento verdadero, 
puesto que, se mantiene vigente en la memoria histórica y oral” (Cayupan 
y Ñanculef 46-47). 

Este relato es mediado por una expresión poética que en su centro despliega 
la narrativa cosmogónica ancestral desde el pensamiento mapuche o rakizuam3, 
dando origen a una realidad transformadora que se expande entre el rüme fütra 
kuifi (tiempo de los orígenes) y el fantepu mew (presente), manteniendo entre 
estos ejes axiales un movimiento bidireccional constante y sin fin: “Antes de 
todo el día no era día/ la noche apenas una eternidad en el vacío/ la mar una 
gota de silencio extremo/ colgando trágicamente en el horizonte…/ la vida 
se solía confundir con la muerte/ ya que las dos coinciden en no existir…” 
(Cayupan, Reprimida 23). Este movimiento pendular es expresado desde una 
perspectiva que se abre a la inmensidad de lo ahistórico y, en movimiento 
inverso, se aproxima a los detalles de acontecimientos particulares, como símil 
de un lente de cámara que desafía la mejor imagen de lo inconmensurable 
desde una visión totalizante, mientras en la historicidad se aproxima a observar 
las especificidades de lo cotidiano: 

Aúllan los perros en la noche más descalza/ en la comarca se rumorea 
que alguien va a morir/ Se coloca una cruz de palqui/ en la puerta 
de la casa/ y se arroja sal al suelo en señal de contra/ para que la 
desgracia no llegue al hogar/ para no vestir los atuendos del luto” 
(Cayupan, Terruño 15).

En este irrumpir cósmico, la voz poética busca expresar cómo deviene 
la vida y cómo transita el hombre en el mundo, estableciendo la vastedad 
como medida y frontera de todo ser: 

3	 “Rakizuam es la forma ordenada y lógica de la acción del pensamiento propio y 
único del chegen, esto es del ser humano” (Ñanculef 45).



54		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

El primer camino fue un manojo de piedras/ emergiendo de la tierra/ 
donde el hombre se valió de sí/ para endilgar sus pasos/ buscando el 
valle de la vida// Al encontrar el lenguaje/trazó un mapa en el suelo/ 
y en el mismo barro escribió su historia// El árbol de la vida/ es un 
camino tallado en la memoria del hombre… Un árbol fundado en 
la raíz del vocablo/ donde su tronco se eleva a la altura del ser… 
(Cayupan, El hombre 9). 

En esta apertura cósmica asoman los ejes constrictores que sostienen la 
poética: el lenguaje, el hombre, la vida, la historia y la piedra, todos ellos 
símbolos esenciales que dinamizan este universo y que devienen al mundo 
desde la “oscuridad” y la “omnipotencia del silencio”. En esta articulación 
de lo vivificante, los seres “son” ontológicamente estables, pero, a su 
vez, al constituirse en pura esencia se presentan entre sí indiferenciados e 
interdependientes, mostrándose indisolublemente unidos al compartir la 
misma existencia.

Esta visión compleja del cosmos proviene de una escritura poética que 
se instala como versión metafórica de la epistemología mapuche y de los 
subtextos culturales; lugar donde encontramos la creación del mundo, el 
origen del hombre, la creación de lo divino, el origen del lenguaje y el 
linaje, entre otras dimensiones de la experiencia cultural, que emergen 
sinuosamente concatenados y desafiando la competencia lectora ante la 
“capacidad abarcadora y totalizadora que posee en todo el mapuche rakizuam 
(pensamiento mapuche)” (Quidel 716).

Esta epistemología opera a diferentes niveles textuales, entre los 
cuales podemos distinguir: a) la visión totalizante y dinámica del wallontu 
mapu (cosmos), que se expresa actualizando continuamente los ejes de 
“conservación del equilibrio cíclico” y “renovación cíclica” (García, “La 
construcción” 48-49), y ante el cual la voz poética se ubica como observador 
atemporal ahistórico, o instalado en la plena historicidad; b) una observación 
manifestada como forma aprehensiva y alerta sobre la realidad, propia del 
intelegir mapuche, el “inarrumen”4 (Ñanculef 22), un aspecto del mapuche 

4	 “mi análisis es que inarrumen es ‘observar’, es la preocupación consciente y 
permanente del ser humano mapuche de cada paso que da, ya que cada día que pasa hace 
inarrumen; observa el día, la noche, el movimiento del sol, de la luna, de todos los detalles 
en su vivir… Por eso que el concepto inarrumen es una epistemología del darse cuenta del 
mundo, del universo total” (Ñanculef 22-23)



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 55

kimün que encontramos como característica en otros proyectos poéticos como 
los de Elicura Chihuailaf, Lara Millapan y Leonel Lienlaf, por ejemplo, o 
en el arte visual; c) además del llitun zugu como referente discursivo, esta 
poesía adopta otras formas ancestrales de base para su expresión, como el 
gülam (consejo o prevención), o el nütram (conversación): “Si miras los 
años de la tierra/ encontrarás tu objetivo no en esta ni en la otra vida/ El 
que ha hecho una mesa entiende de las necesidades del mundo/ porque de 
repente los sueños no son más que una desesperada huida” (Cayupan, El 
hombre 46); d) y, en la apertura del logos fundante, ubicado fuera de todo 
tiempo, en una visión anterior al surgimiento de las culturas, la voz poética 
expresa el protomito mapuche, siguiendo el concepto de kuyfi: noción que 
expresa el pasado en sus distintas dimensiones y es el referente obligado 
para abordarlo, al mismo tiempo que se presenta como un “modelo en que 
se deposita el legado cultural y la construcción histórica mapuche que 
trasciende a los individuos” (Melín et al. 23). 

Es en esta mirada al tiempo anterior donde esta obra alude a la acción de 
infundir la vida por parte de PuAm y que explica la vinculación imbricada 
entre todos los seres que habitan el Wallontu mapu:

En la tradición mapuche, al ánima universal se le llama PuAm y 
de ella vienen las ánimas, am, de cada ser viviente e inanimado. 
Para cada ser vivo, de PuAm se separa un am al momento de su 
concebimiento (o de su nacimiento); para cada objeto inanimado, su 
ánima es presente desde el comienzo del tiempo, aunque no a todos 
los objetos inanimados se les atribuye un am (Trivero 86).

Todas las am (ánimas), de acuerdo con Trivero, pueden corresponder a 
un conjunto de seres vivientes, como el ánima del bosque o de la montaña, 
lo que da origen a que todas ellas estén en comunión entre sí, “aunque 
solamente las ánimas más sensibles tienen la capacidad de percibir esta 
comunión” (87). 

Este relato fundacional es poetizado desde la naturalidad del acontecimiento, 
dando cuenta de una voz poética que, en el acto de expresar lo cotidiano, ha 
integrado una visión particular del origen del ser humano y de la trascendencia:

Cada uno en casa es una extremidad de Dios/ que le robamos al 
nacer/ y nos guardamos este secreto a lo menos en vida./ Al sentarnos 
en la única mesa que disponemos/ así, la única fuente que nos 



56		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

queda por santuario/ nos miramos fijamente y nos reconocemos 
en el hermano/ que se ha incorporado carnalmente a su espíritu 
(Cayupan, Tratado 36).
 

En este sentido, la obra de Cayupan devela un estado de supraconciencia 
de la voz poética, al visualizar atemporalmente los distintos momentos 
fundacionales y el momento de ingreso del hálito vivificador: “Las sombras 
que son empujadas a la tierra/ con esa bestialidad que desconocemos/ no 
son presagio de otra creación/ sino auspicio de nuestra propia existencia” 
(Cayupan, Apología 46).

Esta supraconciencia dialoga con su propio modelo cultural, como en 
aquel instante donde las energías divinas y los hombres fueron arrojados a 
la tierra: “El hombre fue un solo puñado de piedras arrojado al suelo/ ese 
misterio de estar siempre en el mundo/ buscándole un sentido a las cosas/ 
como si las cosas le dieran sentido a los hombres” (Cayupan, Apología 42). Y, 
por otra parte, también activa un diálogo inverso con el relato cosmogónico 
judeocristiano que trae el colonizador, donde la concepción de lo divino en una 
cultura sacralizada –que se expresa en todas las manifestaciones del universo 
mapuche– tiene un reverso cuando el hombre las transforma en figuras de barro: 

Los dioses por su parte escondieron sus sombras/ en piedras inamovibles/ 
El que logra cambiar de sitio la roca materna/ encuentra también los 
secretos de esa especie/ Pero los dioses se extinguieron al emerger 
los hombres/ depositando a sus deidades en tumbas de barro//Surgió 
entonces la palabra escrita/ junto al texto del fruto prohibido/ El miedo 
a las serpientes se desarrolló en la memoria remota/ en la primera 
letra del árbol genealógico/ por eso hoy el hombre busca algo que 
jamás ha perdido/ sino lo que le han hecho creer que alguna vez 
sorteó. (Cayupan, Apología 46). 

Destaca en el proceso poético la relación dual de los elementos como parte 
fundamental de la epistemología mapuche, tal como se puede apreciar en la 
conjunción “nacimiento y muerte”: “Al nacer/ también lo hizo mi muerte/ 
en alguna parte.// Se observaron las parteras/ anotaron: –varón […]// Una 
muerte recién nacida/ en pañales tibia/ vive contra mi voluntad” (Cayupan, 
Apología 84). O también en la relación “piedra y hombre”: 

Piedra y hombre se confunden al observarlos de lejos/ como un solo 
cuerpo indivisible/ porque fueron nombrados con el mismo respeto/ 



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 57

con que fue esculpido el lenguaje ancestral// Cuando comenzó a decir 
la última palabra de su vida/ el mundo también declinó/ Sepúltenme 
en la piedra –dijo– y ella en mí” (Cayupan, El hombre 11). 

O, asimismo, en la vinculación “hijo y padre”: “El niño se traga a su padre 
como de costumbre/ y pareciera que todos los días/ el progenitor saliera del 
fondo de ese crío…” (Cayupan, El hombre 37), entre otros muchos ejemplos 
que podemos encontrar a lo largo de este proyecto poético. 

Todos ellos evidencian un patrón cultural sobre la relación que presentan 
los elementos en el cosmos, al concebirse como parte de un mismo proceso 
cíclico de existencia5. Así, vemos cómo la voz poética enfatiza el movimiento 
de todo ser y de su aparecer en el mundo mediante propiedades que le son 
extensivas –no solo pareadas–, poniéndolos en conexión dual y también 
como doblez de sí, en una dinámica cósmica donde todo elemento tiene su 
anverso y reverso, y, según sea su estado en un determinado contexto, cada 
uno de ellos asume la posición contraria. Así, les corresponden: al lenguaje, el 
silencio –como al silencio, el lenguaje–; a la vida, la muerte; a la historia, lo 
fundacional; a la piedra, el hombre. De este modo, se aprecia una vehiculación 
y vinculación constante de los ejes significativos primigenios, a través de 
relaciones de identidad, complementareidad e interdependencia. 

En el doblez de la ahistoricidad surge lo cotidiano. Allí, la voz poética 
se adentra a la experiencia del amor, la familia, las prácticas culturales, la 
historia de vida y la resistencia política, tejiendo las sangres del pueblo 
mapuche como un solo linaje:

En las Encinas #1020/ las voces continúan transitando/ brotadas 
desde los cuatro puntos de la tierra/ hacia el encuentro de la memoria/ 
impulsadas con la ayuda ancestral…/ En sus murallas descansan las 
palabras/ tejidas con el barbecho de la sangre/ cuya simpleza adornan 
el devenir… (Cayupan, Usuarios s/p).

5	 La dualidad es el establecimiento de la copresencia como elemento de interacción, 
en un estado dinámico del cosmos y que busca alcanzar el equilibrio mediante la conjunción 
de sus energías, y se actualiza en lo dialógico en el ámbito comunicativo, en el cohabitar 
junto a otros –tanto en el plano visible como en el no visible, y entre estos–, en lo masculino-
femenino, positivo-negativo, en el intercambio de energías, en la composición de las energías 
en un mismo ser o entidad, entre otros (García, “La construcción” 49).



58		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

Manifestada como lenguaje y poesía, este proyecto vehicula la “palabra” al 
origen de las cosas, porque, a través de ella, toda realidad emerge dinámica y 
a la vez inalterable. Debido a que la palabra es sagrada y profética, transforma 
la noche en día, así como, al develar los designios, potencia a “la piedra” 
–metáfora del ser humano– a abrir los ojos. El lenguaje transformado en 
“palabra” es, al mismo tiempo, el alimento vital y la intelección: “Desertó 
del silencio/ Se despojó de antiguos atuendos/ parafraseó en un aliento/ 
lo primero que dijo:/ –es aquí la levadura/ harina y agua/ (Dicho de otra 
manera: La Palabra)” (Cayupan, Tratado 15); por lo que la palabra, en su 
origen, no podía menos que estremecer al cosmos, al habitus humano: “La 
primera palabra/ fue un estruendo sagrado/ que remeció/ en los cuatro puntos 
cardinales del éter” (Cayupan, Apología 14). 

Esta poética devela al poema en tanto vida y continuidad del linaje: “En 
la cúspide de la memoria el hombre empieza otro trayecto/ así al terminar 
de escribir un poema en la última página uno se proyecta el último canto a 
sus retoños/ porque lo que el tiempo busca en uno es la continuidad de las 
cosas amadas” (Cayupan, El hombre 61). De allí la importancia que tiene 
el poeta, porque “somos seres en busca de un sentido/ esa fuente sagrada 
que nuestros antepasados enterraron/ en lo más profundo del olvido/ Nos 
pasamos buscando el camino que más se parece a nosotros/ para orillar el 
sendero de la vida” (Cayupan, El hombre 46). Aunque el lenguaje habita 
en otros seres arquetípicos, la palabra se encuentra herida al no encontrar 
un grupo humano en que habitar, así el hombre debe ejecutar la acción de 
nombrar hasta su último aliento: 

Sino/ que sea con un poema/ si me quieren revivir/ mas si no lo 
hallarais –el poema–/ dejadme que caduque poéticamente: deposita 
mi aura en una lápida/sino, porque me vives te ausento/ porque me 
reciclas que doy sombra/ y aún así, si no coagularan mis huellas/ 
dejad que el mundo siga su rumbo (Cayupan, Reprimida 8).

DAVID ANIÑIR: UNA ESTÉTICA DEL DESCENTRAMIENTO 
ONTOLÓGICO O LA VIVENCIA DEL WESA NEWEN

David Aniñir Guilitraro es un poeta, performer y gestor cultural mapuche 
nacido en la Comuna de Cerro Navia, Santiago de Chile. Ha publicado 
Mapurbe. Venganza a raíz (2005), Maykuche (2008), Mapurbe. Venganza 



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 59

a raíz. (2009), Guilitranalwe (2014), Autoretraxto (2014), Lentium (2016), 
Lentium (2020) y Ad-Mapu Constituyente. Oktubre (2020)6. 

En la escena de la literatura mapuche contemporánea, la poesía de Aniñir 
irrumpe de manera novedosa el año 2005 al visibilizar, conceptualizar y 
configurar una nueva identidad territorial mapuche: la “mapurbe”, integrándola 
al proceso de retnificación que transita el Wallmapu en su “cuarto ciclo 
histórico” (Marimán et al. 24). La mapurbe se diferencia de las identidades 
territoriales ancestrales –nagche, huilliche, rankvlche, cadiche, pehuenches, 
pikunche, wenteche, tewelches, lafkenche– por constituir un modo de existencia 
vinculado a un espacio artificial, despojado de lo sacralizado y creado por 
una práctica cultural ajena: la del colonizador. 

Esta nueva identidad es descrita en la obra Mapurbe. Venganza a raíz 
(2005), título donde se despliega una fórmula de advertencia al aludir, por 
una parte, a la “revancha” del “linaje mapuche”, y por otra, a la “revancha” 
a “causa” del despojo, dando origen a un leitmotiv que recorrerá su obra, y 
que refiere además al lugar de la enunciación: 

Las mentiras acuchillaron los papeles/ y se infectaron las heridas de 
la historia/ Un tibio viento de cementerio te refresca/ mientras en la 
nube de plata estallan explosiones eléktricas/ llueven indios en lanza/ 
Lluvia negra color venganza… (Aniñir, Mapurbe 11/marri kiñe)

Este primer poemario encripta el enfoque político-cultural que conformará 
su posterior proyecto, principalmente porque, a través del juego de la escritura, 
genera una doble dimensión del lenguaje al constituirse simultáneamente en 
palabra poética y metapoesía, diluyendo la frontera entre lo ficcional y lo 
referencial. Pero también porque, a través de la escritura, asoma la conciencia 
y la urgencia de “escribir la historia” a modo registro, ya que “las mentiras 
acuchillaron los papeles/ y se infectaron las heridas de la historia” (ibid.): 

Corre el tiempo/ Un reloj se esconde en el fondo de mi cuerpo/ Corre 
el tiempo/ Y la aventura de escribir la historia/ Trae tierra semilla 
y raíz mi memoria/ con el zumbido del viento/ que corre friolento 
por las tablas de un templo de bosques./ Corre el viento con furia de 

6	 Cabe señalar que las obras reeditadas de Aniñir integran textos poéticos nuevos, 
por lo que se consideran poemarios distintos entre sí.



60		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

venganza/ Corre el tiempo entre los árboles escribiendo historias/ 
De muertos reaparecidos… (Aniñir, Mapurbe 27/epu mari regle).

La apuesta escritural de Aniñir ha sido estudiada desde diversos ángulos7, 
ya sea como literatura de resistencia, como literatura intercultural y/o por 
constituirse en una ontología del ser mapuche urbano. Sin embargo, cuando 
nos aproximamos a su poética desde la perspectiva del kimün (pensamiento 
o saber mapuche ancestral) esta obra se convierte en el referente de una 
nueva estética que emerge en los bordes espirituales y geográficos del 
Wallmapu, develando y retratando, al modo del cronista, la existencia de 
un territorio dominado por el wesa kütran (enfermedad) o por el wesa 
newen (energía negativa). Territorio que es caracterizado, mediante ironías 
y sarcasmos, como una ciudad degradada, y como metáfora de la Babel 
bíblica: “Y esta ciudad agonizante/(que espera al burro)/ la cubre una gris 
neblina de tentaciones/ mezcla de ácido vaho y sudor de ligas/ en esta 
babylon warria…” (Aniñir, Mapurbe 25/epu marri kechu), en la cual la 
voz poética se encuentra inmersa y formula su adscripción identitaria, ser 
mapuche urbano como equivalente a ser mapuche de la “mierdópolis”: 
“Inche ta mapurbe tuwin/ Chew tañi lefpeyen kurra/ Soy de la mierdópolis/ 
donde arde el asfalto” (Aniñir, Lentium 28). 

Esta estética opera en la obra literaria instalando metafóricamente el espacio 
vivencial del mapuche que habita en la zona de alteración o de ausencia del 
Az mapu (sistema de normas espirituales y sociales que rigen al colectivo), 
caracterizando un espacio desregulado y desequilibrado al que llegó por 
efecto de la colonización y del consecuente despojo de las tierras, que lo 
obligó a emigrar hacia las ciudades y existir, en su cotidiano, en una lógica 
cultural ajena. Allí, lejos de su comunidad –donde se comparte y refuerza 

7	 Algunos de estos estudios provienen de artículos y tesis. Entre ellos, destacamos los 
artículos “Entre-textos: la dimensión dialógica e intercultural del discurso poético mapuche”. 
Revista Chilena de Literatura 72, 2008, pp. 29-70, de Mabel García Barrera; “La(s) Identidad(es) 
Mapuche(s) desde la Ciudad Global en Mapurbe: Venganza A Raíz de David Aniñir”. Revista 
Chilena de Literatura 75, 2009, pp. 29-46, de María José Barros; “Antropofagia sígnica en 
el discurso poético de David Añiñir”. Estudios Filológicos 48, 2011, pp. 81-91, de Claudio 
Maldonado; y “Encuentros en la encrucida ‘Mapurbe’: David Aniñir y la poesía indígena 
contemporánea”. Latin American Research Review 48, 2013, pp. 91-111, de Juan Sánchez 
M.; así como el libro La lengua escorada. La traducción como estrategia de resistencia en 
cuatro poetas mapuche. Santiago, Pehuén, 2009, de Rodrigo Rojas.



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 61

el feyentun o sistema creencial8–, separado del territorio de donde proviene 
el linaje y donde radica el ñgen tutelar (la fuerza protectora), fuera de los 
espacios sacralizados y sin su idioma, el mapuche se sitúa en el dilema de 
una obligación ético-cultural de reparar o no las transgresiones al Az mapu 
y de negociar la diferencia cultural en los espacios de la otredad. 

Este proceso estético y cultural adquiere rasgos particulares en esta poesía. 
Entre ellos, se vuelve significativa la secuencia descriptiva de espacios, conductas 
y personajes, que logran configurar transversalmente en su obra el retrato de 
este territorio degradado y, por lo tanto, enfermo, donde la voz poética observa 
y evalúa la violencia colonial de la que es y ha sido objeto, y su inmersión en 
un cuerpo social reificado y desconectado de su propia colectividad, como lo 
es, según esta perspectiva, la sociedad occidental neoliberal. 

Desde este lugar se analizan los comportamientos del individualismo, 
la soledad, la violencia y la decadencia, que conforman el comportamiento 
wezwezkeche9: “Yo te obligo/ en el nombre de la Producción/ del Hijo 
Comercio/ y del Espíritu Exacto/ ¡¡¡A que trabajes!!! // ¡¡¡Améeeen!!!/ …y que 
no se diga ni una wevá más…” (Aniñir, Maykuche 18). Aquí Aniñir también 
inscribe una mirada autorreflexiva sobre su propio proceder, abordando la 
prevención y el consejo desde el gülam10 mapuche, como se expresa en el 
poema “Autoretraxto”, del libro homónimo: 

Déjate de tomar David/ Déjate de consumir tanta cocaína/ Tanta vivencia 
pate’a hace mal/ No te veí bien/ Tus vísceras se desangran/ Cuelgan 
tus poemas hilachentos/ Déjate de ti mismo y confía en el poeta/ No 
seaí weón/ Te veí patético/ Y vo métale con seguir escriViendo en 
la noche/ Apaga la luz que sale cara/ Como tú no pagaí/ Se ve mal 
pa’ tu cultura/ Tu actitud David/ Siempre en excesos…/ (Aniñir, 
Autoretraxto 16).

8	 “El ser mapuche, individual, no es concebible sin la dimensión colectiva, lo cual 
incide en la noción misma de auto-identificación individual del Iñche (yo) que tiene un sentido 
de pertenencia plural respecto de los demás miembros del colectivo” (Melín et al. 27).

9	 “[M]alas personas, de mal comportamiento y ello no es bueno desde el punto de 
vista de la cultura y sociedad mapuche” (Curihuentro 24)

10	 “El gülam (consejo), se refiere a un evento comunicativo que responde a la dimensión 
del discurso formal, ya que está basado en la formación valórica de niños, niñas y adolescentes. 
En esta instancia, los mayores propician un contexto de manera intencional para entregar el 
gülam, variando el contenido de acuerdo al comportamiento, el lenguaje, la edad y el género 
del receptor” (Cayupán y Ñanculef 111).



62		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

El proyecto poético de Aniñir, como el de otras poéticas mapuche –
Manquepillanpaillanalan, por ejemplo (García, “Poesía mapuche” 137-150)–, 
se adscribe a una estética del “descentramiento del che” o “descentramiento 
ontológico”, dando cuenta de un estado de existencia donde las cuatro 
dimensiones que conforman al ser humano o che –el kalul (cuerpo), alhue 
(dimensión tenue u otro “yo”), am (la imagen) y püllü (espíritu o vida) 
(Ñanculef 50)– se desconectan, desarmonizándose entre sí, lo que trastoca 
el equilibrio mental, espiritual, social y físico de la persona, provocando la 
enfermedad o la muerte. 

Lo que asoma en esta obra es un modo de observación sobre una forma 
de relaciones humanas que son discordantes con la epistemología y la ética 
mapuche, en las cuales la interdependencia con cada elemento del universo 
es vital para mantener el equilibrio personal, colectivo y cósmico:

El ser humano establece tal relación de empatía o sincronicidad 
con el mundo circundante, que su armonía orgánica y psíquica 
depende de la armonía con éste. De allí deriva también el resguardo 
de ciertas normas, socialmente compartidas, que regulan el vínculo 
hombre-naturaleza, hombre-sociedad y hombre-mundo sobrenatural 
(Citarella 153). 

En este marco, al buscar desnudar las articulaciones de este territorio, 
este proyecto poético homologa simbólicamente “este santiagóniko wekufe 
maloliente” (Aniñir, Mapurbe 33) con la dimensión negativa de la cosmología 
mapuche: el espacio del miñche mapu (la tierra de abajo), que en la cultura 
mapuche ancestral refiere a “una dimensión sobrenatural, donde el Weküfü11 
actúa, tanto de día como de noche a través del trafentun12” (Marileo cit. en 

11	 “Wekufe o wekufü alude a todo lo negativo y desconocido que existe y que puede 
provocar kutran o enfermedad. El concepto dewekufe o wekufü tiene múltiples formas: sujeto, 
cualidad o agente. El aspecto patógeno involucrado en este concepto tiene relevancia para 
comprender la noción mapuche de enfermedad, especialmente su modalidad de tipo energética 
o energía wekufü. Este tipo de energía puede ser concentrada y proyectada a distancia, así 
como también condensarse en forma sutil o grosera dentro de un ser vivo o una cosa” (Díaz 
et al. 10).

12	 “Según la concepción mapuche, el espacio en el que residen los seres humanos está 
invadido por espíritus y seres que vagan por cuenta propia o son activados por los kalku, de 
modo que la gente está siempre expuesta a encuentros frontales o choques con estos espíritus, 
lo que deriva en cambios trascendentales para los afectados” (Citarella 173).



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 63

Citarella 107). Es el retrato de la ciudad como renü13, la dimensión de la 
confusión o la alteración.

En directa alusión a este ambiente se encuentra el título de su libro 
Guilitranalwe (2014), formado por una contracción de los conceptos 
“Guilitraro” –su apellido materno– y “witranalwe” –alma de un muerto, 
en la forma de un tejido con huesos del difunto a través de un proceso 
ceremonial–. El Witranalwe es un producto de un alma viviente asociado a 
distintas funciones dentro de la cultura y que pertenece a la esfera de energías 
negativas, al producir desorientación a quien lo ve:

Este puñado de letras atraviesa tu silencio/ pesadilla móvil/ acentos 
cóncavos/ agudos y graves/ muy graves/ gravitando/ a caudales de 
ñiachi y cuajos a lo hondo de la arteria// Estos sueños de largo pelaje/ 
rolan cual caballa enyewesi’a/ awun de ataúdes pintados con crema 
de gusanos/ que amanece con su manto de fantasmas/ a la almohada 
babeada,/ y los ojos crispan/ frente al muerto/ que te saluda (Aniñir, 
Guilitranalwe 19). 

El poema “Witranalwe” actualiza la narrativa ancestral sobre los epew 
(relatos) (García, “El trayecto simbólico” 137-145; Ancán 15-22) al convocar 
el mundo del miñche mapu –con sus sacrificios, pactos, y rituales–, dimensión 
que en el texto es observada desde la óptica de lo especular, al generar una 
imagen invertida de las actividades del nag mapu (la tierra que habitamos). 
Así, el poema establece el punto exacto en el que se entrecruzan ambas 
dimensiones, alterando la realidad de la voz poética.

En este territorio y en esta realidad entrelazada por energías desequilibradas 
emergen experiencias difusas, procesos abiertos que no cierran su sentido14, 
relaciones humanas superficiales y equivocadas, la corporalidad desmembrada 

13	 “[C]uando el espíritu del mal se posesiona del hombre y lo conduce a Renü (espacio 
donde se toma el espíritu), este pierde el conocimiento y se encuentra rápidamente ingresando 
en una casa viviendo este fenómeno en forma muy real” (Marileo cit. en Citarella 107).

14	 Cfr. Ñanculef sobre algunas nociones para entender los procesos de pérdida de 
sentido en y desde el pensamiento mapuche: “zuam es la capacidad humana de pensar, entonces 
welu-zuam es el ‘pensamiento al revés’, la acción que perturba el pensamiento lógico y cada 
vez que alguien quiere pensar bien, lo interfiere o no puede pensar, su pensamiento divaga, 
se desparrama y finalmente se pierde […] Wez-Wez: Es el que nada toma en serio, habla 
incoherencias y palabras a locas, y le da lo mismo […] Guy: Es la intromisión de vacíos en 
la administración del zuam” (45).



64		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

y, sobre todo, un continuo fluir de la sangre desbocada: “Estas manos, mordida 
por sabuesos tiñosos, rabiosos/ que han saludado, robado, y dañado/ hoy es 
carne para perros en busca de huesos./ Espuma roja babea de sus hocicos/ 
despojan mi sangre/ decoloran la luna…” (Aniñir, Autoretraxto 42-43). 

De acuerdo con Citarella y otros, en el libro de investigación referencial 
sobre Medicinas y Culturas en la Araucanía (1995), la mala relación del 
hombre mapuche con el colectivo provoca estados de anormalidad que 
afectan la mente y las acciones de las personas, entre las que se manifiestan 
como significativas la pena o lladken y la rabia o Ilkun: el lladken “se expresa 
mediante el desánimo pero también por la exacerbación de los sentimientos 
negativos o ganas de aislarse”, mientras que el Ilkun “se caracteriza por la 
agresividad o excesiva vitalidad” (140). 

Y, aunque es difícil reducir un proyecto poético a ciertos estados anímicos 
que caractericen la voz poética, sin duda reconocemos que estos son los que 
sostienen la impronta de esta poesía, donde no solo el territorio refiere lo caótico, 
sino también el lenguaje, como expresión de esta habitabilidad inestable y 
dolorosa. De allí que los recursos del lenguaje se ubiquen en las fronteras de 
los significados y sentidos convencionalizados y en la búsqueda de nuevas 
fórmulas canónicas de la poesía –poesía en verso/prosa, posteo de campos 
léxicos, uso de jergas, coprolalia, neologismos, entre otros–, irrumpiendo con 
una expresión asociada a la rabia –individual y colectiva–, a la develación 
de la marginalidad y a la desacralización de lo institucionalizado, como en 
el poema “Santiago en 100 palabras”: “Conchadesumadre conchasumadre 
chuchetumare rechuchatumadre shetumare” (Aniñir, Mapurbe 92). Este poema 
en prosa, que refiere al concurso de relatos del mismo nombre, evidencia 
el juego de una reiteración fonética agresiva y ofensiva, que muestra la 
imposibilidad del sujeto por verbalizar racionalmente la violencia contenida.

Lo inverso de esta expresión asoma cuando la estrategia textual interviene 
los poemarios desde las oraciones y saludos protocolares de la cultura 
mapuche ancestral, donde surge un guiño a las fórmulas de respeto y con ello 
la proximidad a las normas del Az mapu, provocando una reconexión con 
la sanación: “Mari mari pu lonko, pu machi, kuifikecheyen/ kom pu newen 
mapuche/ mari mari kom ñgenmapun, itrofil mongen/ Mari mari kom pu 
mapuche/ Mari mari ka tripache mapuche nien/ newentualymmun…” (Aniñir, 
Ad-Mapu Constituyente 21). 

Se establece, así, una frontera equidistante entre lo caótico de este hábitat 
y lo armónico que se visualiza en el territorio cultural ancestral, al cual se 
adscribe la voz poética: 



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 65

Nuestras leyes tienen que ver con/ la luna, la lluvia y los astros./ 
Nuestra religión tiene que ver con/ la cordillera, el sol y los ríos./ 
Nuestro pensamiento no agoniza en /esta existencia. ñi ad mapu 
dugukeiñ kvyem,/ ka mawun, ka newen mapu/ dugukeiñ pirre mapu, 
ka antv,/ ka leufv niekefuy/ nguillatun meu./ Rume mogen rakiduam 
lale (Aniñir, Maykuche 80-81). 

Sin embargo, la voz poética observa que tanto el mapuche urbano como 
el que radica en el territorio ancestral se encuentran bajo similares apremios: 
“Quieren acabar con lo nuestro/ con nuestra tierra/ con nuestro idioma/ con 
nuestra cultura/ Pero seguimos siendo/ Gente de la Tierra”. “Kim mvlelan 
tañi iv/ ka tañi mapu/ ka mapudungun/ ka tañi kvmun/ welu inchiñ mapuche 
gelu” (Aniñir, Maykuche 88-89). Frente a esta amenaza surge nuevamente 
la advertencia: “somos bosques de piedras/ somos montañas ancestrales/ 
emergemos como volcanes”. “lemu curra felelley mai/ kuifi mawidamu 
felelley mai/ xipay wechun chumgechi degiñ” (Aniñir, Maykuche 74-75).

En este recorrido poético, Aniñir ha logrado instalar un proyecto artístico 
que, contra toda adversidad, mantiene de manera constante una visión propia 
sobre la poesía y el arte, mediante una óptica que transita continuamente 
interrogándose qué es la poesía, como en el maykuche de su libro homónimo: 
“La poesía/ es irracional/ en/ Si…/ y/ en/ No” (Aniñir, Maykuche 10). 
Asimismo, su obra busca establecer cuál es la función poética –como en 
“Temporada Apológika” (Aniñir, Mapurbe 9/ aylla)–, o qué es ser poeta 
–como “En esa manía de creerse poeta” (Guilitranalwe 37)– o cuál es su 
lugar en la comunidad literaria, como en el poema “Autoretraxto” (Aniñir, 
Autoretraxto 16). 

En un contexto difuso, “superada por la nueva realidad con muertos en 
vivo” (Aniñir, Ad-Mapu Constituyente 49), el rol del poeta se ancla justamente 
en proveer/se de interrogantes múltiples sobre el poder del lenguaje y el 
registro, en función de lo cual adopta variadas y, a veces, contradictorias e 
irónicas ópticas para visibilizar el crudo acontecimiento en el marco de lo 
colonial. No obstante, entre las fuerzas primigenias en pugna que tensan la 
existencia humana –como refiere la voz poética en uno de los maykuche: 
“(ENTRE TREN-TREN Y KAI KAI, CAÍ)” (Aniñir, Maykuche 32)–, esta 
poesía asume y deslinda con claridad el territorio cultural mapuche: “La 
comunidad se hizo País?/ La comunidad se hizo Republica?/ No confundir 
estado con Pueblo-Nación/ Ni robo con inclusión/ Ni Ad Mapu con constitución” 
(Aniñir, Lentium 28).



66		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

KÜTRAL: PEWMAFE O LA ESTÉTICA PROFÉTICA DE LA 
TRANSESTÉTICA COLONIAL

Kütral Vargas Huaiquimilla (Calbuco, 1989), reside actualmente en las 
proximidades de Valdivia, zona sur de Chile. Es una creadora polifacética 
que, con una corta trayectoria, se ha instalado con fuerza en la escena artística 
mapuche y el arte nacional. Esto se debe principalmente a su impronta 
rupturista y a la solidez de un proyecto que problematiza las dimensiones 
éticas, socioculturales y políticas de la cultura colonial y de su versión 
neoliberal. Sus obras visuales y performáticas son numerosas, mientras que 
en el ámbito literario cuenta con tres libros: la obra poética y “libro objeto” 
Factory (2016), el poemario Troya es tu Nombre (2019) y el texto narrativo o 
“libro-guion-instalación” La Edad de los árboles (2017). La propuesta de esta 
autora se caracteriza por instalarse en las fronteras de los géneros artísticos, 
buscando romper las formas canonizadas. Con este fin genera un puente entre 
la literatura, lo visual y la perfomance, creando múltiples versiones de la obra, 
presentando una estrategia que busca quebrar lo mimético para impactar en 
el lector/espectador mediante una toma de conciencia y/o postura sobre el 
tema al que ha sido convocado.

Tanto en su proyecto literario como en el visual, esta autora aborda desde 
la reflexión crítica la alteridad como disgregación, alienación y crisis del 
sujeto posmoderno, instalando el foco de su expresión poética en el proyecto 
económico neoliberal, que desplazó el “ser” y el “tener” por el “parecer” y 
donde tiene lugar la Sociedad del Espectáculo, como señala Guy Debord: “En 
el espectáculo, imagen de la economía reinante, el fin no existe, el desarrollo 
lo es todo. El espectáculo no quiere llegar a nada más que a sí mismo” 
(#14.12). En este tipo de sociedad, se establece un “sistema de naturaleza 
transestética”, en el cual: 

el capitalismo artístico mezcla estructuralmente arte e industria, 
arte y comercio, arte y diversión, arte y ocio, arte y moda, arte y 
comunicación. El arte nunca está presente en él bajo una forma pura 
o autónoma, sino siempre asociado y mezclado con las lógicas de lo 
comercial, lo utilitario y el entretenimiento (Lipovetsky y Serroy 45).

En este marco, la representación poética de la alteridad desafía un enfoque 
teórico conceptual al transformarse el sujeto en una identidad policéntrica 
que surge a través de mil rostros, lo que genera, en el proyecto, una mirada 



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 67

caleidoscópica y desagregada sobre este mundo, lugar donde la etnicidad 
emerge como una más. 

Factory, el primer poemario de esta autora, se instala estratégicamente en 
esta lógica como un “libro objeto”, buscando crear un símil con una cartera 
de mujer mediante un envoltorio de plástico transparente, en el que se inserta 
el libro. Esta obra se encuentra focalizada en el concepto de “fábrica” como 
medio de producción seriada, que tiene lugar en la expansión acelerada del 
modelo neoliberal. Así, es un guiño a The Factory de Warhol, a las prácticas 
alienadas del mundo del modelaje, representadas en el epígrafe de Kate Moss 
“Nothing tastes as good as skinny feels”(7) –“Nada sabe tan bien como 
sentirse delgada”–, y en el texto de la escritora chilena Diamela Eltit: “Si 
este grito no perfora, no sirve” (ibid.). 

Esta obra es un complejo espacio de intertextualidades, diseños gráficos 
y tipográficos que convoca lo visual, lo musical, la poesía en verso, la prosa 
poética y lo virtual, mediante un código QR que puede ser escaneado. Todos 
estos lenguajes son dispuestos en juegos de intersecciones y superposiciones, 
orientados a crear las diversas imágenes poéticas que refieren a un mundo 
productivo, caótico, acelerado y sin sentido. 

Sus páginas se insertan en el mundo del modelaje, la sobreproducción de 
alimentos, la violencia sobre el pueblo mapuche, el dolor de la naturaleza y 
del cuerpo y el tráfico de bienes, entre otros temas. Sobre ellos, el ojo-cámara 
de la voz poética introduce en secuencia los símbolos de este espectáculo, 
como en el texto “Otras veces me llamo Naomi Campbell”: 

Naomi/ Noelia/ Noemí./ No es mí/ No es lo yo/ No es lo ese/ No es 
mi nombre./ Negra/ flaca/ india/ hocicona/ travestida/ maquillada/ 
modelo/ Borracha./ Asesina/ Se han caído las tripas al suelo,/ ¡Mal 
presagio da el animal!/ ¡Mal presagio da un corazón del hombre en 
el suelo!/ Solo queda,/ Solo queda/ Quemar cada huella de cada/ 
dedo, adelantar por medio de la/ llama trabajo de experto asesino./ 
En la arquitectura de las venas/ eliminar los huesos de cada huacho/ 
hecho en lo hondo/ No es posible, no es rentable./ La orfandad no 
sabe de balas por la espalda,/ sabe de ser asesino del tiempo (Vargas, 
Factory 17-18).

Esta secuencia poética va develando mundos degradados y, al imbricar 
consecutivamente los textos, genera una imagen sobre la otra, como en el 
poema “Me nombraron Keitmoss” (Vargas, Factory 25), aludiendo a la 



68		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

famosa modelo británica, a la cual resignifica desde el estereotipo para luego 
desacralizarla mediante el diálogo y el lenguaje soez. A ese texto le sigue 
el poema “Keitmoss Angélica Silva Aucapan” (Vargas, Factory 27), donde 
se busca jugar con el travestismo étnico al vincular el nombre de la modelo 
con el de la mujer mapuche, nombres que se reiteran rodeando la imagen 
de una cédula de identidad con el nombre de Huenante, fotografía donde se 
inscribe “quieren desaparecernos como a los otros y los que vienen” (ibid.), 
aludiendo a la tragedia de la desaparición del joven mapuche José Huenante 
el año 2005, cuyo único testimonio de existencia es su cédula de identidad, 
la que ha quedado como registro oficial. 

Mediante significados fragmentados de sus sentidos, se vehiculan 
imágenes sobre los “cuerpos-arma”, homologando el cuero del animal con 
el cuerpo humano como un modo de habitar, traficar, violentar y conquistar 
de la sociedad colonial. En este espacio poético se sugiere y grita el dolor, 
el sufrimiento del ser y del estar allí, en cacería y siendo cazado, destajado 
y desgajado de la piel:

Cuando las bestias-machines, los cuerpos-balas, los hombres-arma 
nacieron tenían boca y solo boca. Decoraron cabezas con cascos 
crinados cual pelucas elevadas, ahí formando nidos para empollar 
huevos de sangre. Con tranquilidad mutilan el aire, la electricidad 
en las vísceras de sangre neónica, el aroma nauseabundo del animal 
vivo (Vargas, Factory 57).

Este hibridaje textual desafía la perspectiva de la voz poética, donde el 
proyecto poético de Kütral se instala como contralectura de la transestética 
capitalista y colonial, develando la marcha histórica de Occidente desde su 
llegada al Abya Yala hasta su intervención en los acontecimientos del presente 
en el Wallmapu. Este énfasis de una lucha por el territorio mapuche se acentúa 
en su obra Troya es tu nombre, donde se alude a la estrategia de la invasión 
colonial –“El mar trajo tu sangre/ en un caballo de madera” (Vargas, Troya 5)–:

 
La rabia desborda en la leche de la cuna.// Una ciega mujer cosecha 
huesos/ desde el barro, al desierto./ Una vidente abre las manos,/ roba 
unas monedas, acerca su boca a la madre/ y en lengua secreta dice:/ 
“Sigue la Voz”/ –así quiero que me busques en las cenizas mamá–// 
Pólvora colores y llamaradas, la sedienta de labores/ se recuesta, se 
pregunta las escenas de asesinatos/ frente al paraíso.// –aquí, aquí, 
aquí. Este suspiro muerto de india familia te/ encuentra// Se mueve 



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 69

la cansada hacia un lado y otro/ Levanta la bandera rota… (Vargas, 
Troya 27).

Así, este proyecto poético se instala como develación de una pewmafe 
(la que ve a través de los sueños), conjugando una visión escatológica con 
visos proféticos y apocalípticos sobre la sociedad occidental. La apuesta 
aquí es devolver el sentido a un mundo trastocado, vaciado de su finalidad 
y su trascendencia.

ESTÉTICAS MAPUCHE: CARTOGRAFÍAS POÉTICAS DEL Y DESDE 
EL ETHOS CULTURAL

La política colonial que la cultura chilena occidental llevó a cabo sobre el 
pueblo nación mapuche transformó aspectos relevantes de su organización 
política, territorial y simbólica. Entre ellos, se afectaron sus formas expresivas, 
al restringir el uso del idioma y sus cánones discursivos como una manifestación 
sociocultural solo al interior de la vida privada. El racismo y la segregación 
permanente acentuaron los mecanismos de transculturación, cuyo resultado 
fue un complejo proceso de integración a la sociedad occidental. Sin embargo, 
desde la segunda mitad del siglo XX, la lucha por la mantención de prácticas 
culturales que no parecían riesgosas y visibles para las políticas del Estado 
se suma a la emergencia del movimiento de resistencia que emerge en la 
América indígena anclado a la recuperación de una epistemología propia, 
dando lugar a nuevos tipos de discursos que adoptan una lengua y cánones 
ajenos, pero evidencian un trasfondo epistemológico vivo, vinculado a una 
identidad cultural que, contra todo ejercicio de poder, ha perdurado. 

La poesía mapuche contemporánea surge como parte de estos nuevos 
discursos, ampliando el margen de acción del ethos cultural, diferenciándose 
de los discursos ancestrales al introducir la autorreflexión sobre el proceso 
escritural tensionado por la alteridad/otredad. Este proceso visibiliza una 
transformación estética que se desplaza desde el eje de la cultura sacralizada 
como experiencia in situ hacia la alteridad/otredad, un espacio amplio donde 
los proyectos tejen lo colonial con la discursividad y epistemología ancestral. 
Este espacio, además, se transforma en un lugar político donde se juegan los 
modos de la otredad y del ser cultural, estableciendo, a nivel de la enunciación, 
una impronta diferenciada con la literatura occidental, porque ya no se trata 
de lo enunciado, sino del modelo cultural que atraviesa la enunciación, una 



70		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

característica particular de la literatura nacional mapuche como continuidad 
de un pueblo en marcha. 

En este espacio se adoptan posiciones sobre la función de la literatura, 
donde transversalmente se puede apreciar una dimensión ética que observa a la 
sociedad colonial desde el Az mapu (los principios de regulación ancestrales), 
una orientación a narrativizar los acontecimientos, propia del Piam (relato 
histórico); y la condición de cronista de la historia cultural. Todas estas 
características recorren los proyectos de Chihuailaf, Lienlaf, Paredes Pinda, 
Colipán, Cayupan, Huenuan, Panchillo, Huenún, Mora Curriao, Huinao, 
Manquepillanpaillanalan, Cabello, Huirimilla, entre muchas y muchos otros 
poetas mapuche. 

BIBLIOGRAFÍA

Ancán, José. “La imagen en el espejo. Hacia el audiovisual mapuche”. Lengua y Literatura 
Mapuche 6, 1994, pp. 15-22. 

Aniñir Guilitraro, David. Mapurbe. Venganza a raíz. Santiago, Editorial Lord Carter (La 
Lle’a), 2005.

______ Maykuche. Poesía. Santiago, Autoedición, 2008.
______ Autoretraxto. Santiago, Odiokracia Autoediciones, 2014.
______ Guilitranalwe. Santiago, Quimantú ediciones, 2014.
______ Lentium -Poesía-. Santiago, LunaNegraEdiciones, 2016.
______ Ad-Mapu Constituyente. Oktubre. Santiago, Ediciones Sala Museo Gabriela Mistral, 2020. 
Bovisio, María Alba. “La dimensión estética en la experiencia prehispánica andina de lo 

sagrado”. Actas del III Simposio Internacional sobre Religiosidad, Cultura y Poder. 
Buenos Aires, GERE, 2010. 

Cayupan, Cristian. Poemas Prohibidos. Temuco, Editorial Rodarte, 2007.
______ Reprimida Ausencia. Temuco, Comarca Ediciones, 2009.
______ Usuarios del silencio. Wiriley Wallmapu meu. Impreso en el país Mapuche. Carahue, 

Comarcas Ediciones, 2012.
______ Terruño. Temuco, Ediciones Mapu Ñuke, 2014.
______ Tratado de Piedras. Valparaíso, Editorial Conunhueno, 2014.
______ El hombre y su piedra. Valparaíso, Ediciones Inubicalistas, 2016.
______ Apología del barro. Fotra ñi llellipun. Temuco, Del Aire Editores, 2017. 
Cayupan, Cristian y Ana Ñanculef. Kuifike Zugu. Discursos, relatos y oraciones rituales en 

mapuzungun. Temuco, Comarca Ediciones, 2016. 



Transformaciones estéticas en la poesía mapuche contemporánea	 71

Cenci, Walter. Estéticas de la Alteridad. Lenguaje, cuerpo y tecnologías en el arte contemporáneo. 
Universidad Nacional de General San Martín. Buenos Aires, UNSAM Editores, 2016.

Citarella, Lucas (comp.). Medicinas y Culturas en la Araucanía. Programa de Atención 
Primaria en Salud. Trafkin y Cooperación Italiana. Santiago, Editorial Sudamericana, 1995.

Curihuentro, Sergio. Saberes mapuche que debiera incorporar la educación formal en 
contexto interétnico e intercultural según sabios mapuche. Tesis para optar al grado de 
Magíster en Educación con mención en Currículum y Comunidad Educativa. Universidad 
de Chile, 2007. Repositorio uchile (web), recuperado 8 de mayo de 2020, disponible en:

http://repositorio.uchile.cl/tesis/uchile/2007/carihuentro_s/sources/carihuentro_s.pdf
Debord, Guy. La sociedad del espectáculo. Santiago, Ediciones Naufragio, 1994.
Díaz, Alejandro, María Victoria Pérez, Claudio González y Jeanne W. Simon. “Conceptos 

de enfermedad y sanación en la cosmovisión mapuche e impacto de la cultura occidental”. 
Ciencia y Enfermería X, N°1, 2004, pp. 9-16.

García Barrera, Mabel. “El trayecto simbólico a través de la “Manifestación sobrenatural” 
en el relato mítico mapuche”. Lengua y Literatura Mapuche 6, 1994, pp. 137-145. 

______ “La construcción del relato mítico ancestral en el arte y la poesía mapuche actual”. Papeles 
de Trabajo 16, 2010, pp. 43-56. 

______ “El proceso de retradicionalización cultural en la poesía mapuche actual: ÜI de Adriana 
Paredes Pinda” Revista Chilena de Literatura 81, 2012, pp. 51-68. 

______ “Poesía mapuche. Metáforas del extrañamiento y de la violencia hegemónica en Kutral. 
Instala/zión Fotopoética en Bábilon Warria”. Lenguas, Literatura y Comunicación. 20 
años de investigación en la Universidad de La Frontera. Alonso Azócar, Luis Nitrihual 
y Aldo Olate (eds.), Temuco, Ediciones Universidad de la Frontera, 2014, pp. 137-150.

Lynch. Enrique. “Arte Poética”. Las Nubes (web), Barcelona, 2010, recuperado 17 enero 
de 2020, disponible en:

http://www.ub.edu/las_nubes/archivo/once/articulos/Lynch_valery.htm
Lipovetsky, Gilles y Jean Serroy. La estetización del mundo. Vivir en la época del capitalismo 

artístico. Barcelona, Editorial Anagrama, 2015.
Marimán, Pablo, Sergio Caniuqueo, José Millalén y Rodrigo Levil. ¡…Escucha, winka…! 

Cuatro ensayos de historia nacional mapuche y un epílogo sobre el futuro. Santiago, 
LOM, 2016.

Melín, Miguel, Patricio Coliqueo, Elsy Curihuinca y Manuela Royo. Azmapu. Una 
aproximación al sistema normativo mapuche desde el rakizuam y el derecho propio. 
Territorio Mapuche, Instituto Nacional de Derechos Humanos, 2016.

Ñanculef Huaiquinao, Juan. Tayiñ mapuche kimün. Epistemología Mapuche-Sabiduría 
y conocimientos. Santiago, Facultad de Ciencias Sociales y Cátedra Indígena de la 
Universidad de Chile, 2016.

Paredes Pinda, Adriana. Üi. Santiago, LOM Ediciones, 2005.
______ Parias Zugun. Santiago, LOM Ediciones, 2014.
Quidel, José. “El quiebre ontológico a partir del contacto mapuche-hispánico.” Chungará. 

Revista de Antropología Chilena. 48, 2016, pp. 713-719. 



72		  Revista Chilena de Literatura Nº 104, 2021

Sondereguer, César. Manual de Estética Precolombina. Tesis Hermeneútica. Buenos Aires, 
Editorial Nobuko, 2007.

Trivero, Alberto. Horizonte cultural mapuche. Desde su formación hasta el tiempo actual. 
(E-book). Ñuke Mapuförlaget Working paper Series 43. 2018, Mapuche.info (web), 
recuperado el 12 de noviembre de 2019, disponible en: http://www.mapuche.info/wps_pdf/
trivero180304.pdf

Vargas Huaiquimilla, Kütral. Troya es tu nombre. Valdivia, Autoedición, 2017.
______ Factory. Wallmapu, Ají Ediciones, 2018. 
Viveiros, Eduardo. “Perspectivismo y multinaturalismo en la América indígena”. Tierra 

adentro. Territorio indígena y percepción del entorno. Alexandre Surrallés y Pedro García 
Hierro (eds.), Copenhague, Grupo Internacional de Trabajo sobre Asuntos Indígenas 
(IWGIA), 2004, pp. 37-79.


