
  19

Acta Bioethica  2021; 28 (1): 19-24 

FUNDAMENTOS ÉTICOS QUE SUSTENTAN LA RELACIÓN 
MAPUCHE Y NATURALEZA. APORTES PARA UNA SALUD 

INTERCULTURAL

Juan Beltrán-Véliz1, Julio Tereucán Angulo2, Ana María Alarcón3, José Luis Gálvez-Nieto2, Maura 
Klenner Loebel4

Resumen: La contaminación ambiental es un gran problema que afecta la Tierra. El territorio mapuche no es la excepción, 
dado que el modelo extractivista transgrede los espacios sagrados, explota los recursos naturales y contamina, afectando los 
modos de vida y de salud del mapuche. El objetivo del artículo es reflexionar acerca de los fundamentos éticos de la relación 
mapuche y naturaleza como aportes para la salud intercultural. Se aprecia que los fundamentos “Az-mapu”, “küme mogen” 
y “ixofil mogen” influyen fuertemente en el comportamiento del mapuche frente a la naturaleza. El respeto, amor, cuidado, 
empatía y reciprocidad del mapuche hacia la naturaleza, a sí mismo y a las demás personas, le permite estar en armonía y 
equilibro desde lo físico y espiritual. Es relevante considerar estos fundamentos éticos para mejorar el servicio de salud desde 
una perspectiva intercultural, considerando para ello la complementariedad, sobre la base del diálogo, con la finalidad de bridar 
una salud humanizadora, diversa y, por tanto, de calidad, para transitar hacia un bienestar más pleno de sujetos pertenecientes 
a culturas distintas. 

Palabras clave: contaminación ambiental, ética, az-mapu, küme mogen, ixofil mogen, salud intercultural

Ethical foundations that sustain the Mapuche and nature relationship. Contributions for intercultural health

Abstract: Environmental pollution is a big problem that affects the earth. The Mapuche territory is no exception, given that 
the extractivist model violates sacred spaces, exploits natural resources, and pollutes, affecting the Mapuche’s ways of life and 
health. The objective was proposed: reflect on the relevance of the ethical foundations that sustain the Mapuche and nature 
relationship as contributions to intercultural health. It is appreciated that the ethical foundations: “Az-mapu”, “küme mogen” 
and “ixofil mogen”, have a fundamental role in ethical behavior regarding the relationship between the Mapuche and nature, 
where respect, love, care, empathy and reciprocity of the Mapuche towards nature, himself and with other people, allows him 
to be in harmony and balance from the physical and spiritual. In this sense, it is relevant to consider these ethical foundations 
to improve the health service, from an intercultural perspective, considering complementarity based on dialogue, in order to 
provide a humanizing, diverse and, therefore, quality health to move towards a good to be more full of subjects belonging 
to different cultures.

Keywords: Environmental pollution, ethics, az-mapu, küme mogen, ixofil mogen, intercultural health

Fundamentos éticos que sustentam a relação mapuche e natureza. Contribuições para uma saúde intercultural

Resumo: A contaminação ambiental é um grande problema que afeta a Terra. O território mapuche não é uma exceção, dado 
que o modelo extrativista transgride os espaços sagrados, explora os recursos naturais e contamina, afetando os modos de vida 
e de saúde do mapuche. O objetivo do artigo é refletir acerca dos fundamentos éticos da relação mapuche e natureza como 
contribuições para uma saúde intercultural. Se considera que os fundamentos “Az-mapu”, “küme mogen” e “ixofil mogen” 
influem fortemente o comportamento do mapuche frente à natureza. O respeito, amor, cuidado, empatia e reciprocidade do 
mapuche para com a natureza, para consigo mesmo e para com as demais pessoas, lhe permite estar em harmonia e equilíbrio 
desde o físico ao espiritual. É relevante considerar estes fundamentos éticos para melhorar o serviço de saúde desde uma 
perspectiva intercultural, considerando para isso a complementariedade, tendo como base o diálogo, com a finalidade de 
fornecer uma saúde humanizadora, diversa e, portanto, de qualidade, para transitar a um bem estar mais pleno de sujeitos 
pertencentes a culturas distintas. 

Palavras chave: contaminação ambiental, ética, az-mapu, küme mogen, ixofil mogen, saúde intercultural

1 LICSA-Laboratorio de Investigación en Ciencias Sociales Aplicadas, Núcleo  Científico Tecnológico en Ciencias Sociales y Humanidades, 
Universidad de La Frontera, Temuco, Chile. 
Correspondencia: juan.beltran@ufrontera.cl 
2 Departamento de Trabajo Social, Facultad de Educación, Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad de La Frontera, Temuco, Chile.
3 Departamento Salud Pública, CIGES, Facultad de Medicina, Universidad de La Frontera, Temuco, Chile.
4 Departamento de Educación, Escuela de Pedagogía, Facultad de Educación, Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad de La Frontera, 
Temuco, Chile.



20 

Fundamentos éticos que sustentan la relación mapuche y naturaleza - Juan Beltrán-Véliz et al.

Lo expuesto tiene implicancias negativas en el 
medio ambiente y en la salud de los miembros de 
las comunidades mapuche(16,5), dado sus efectos 
perjudiciales para el desarrollo de las tradiciones, 
prácticas sociales, culturales y la subsistencia del 
pueblo mapuche, que están en directa relación 
con los fundamentos éticos, como el: “az-mapu”, 
“küme mogen” y el “ixofil mogen”, que sustentan 
la relación mapuche-naturaleza, mediante el res-
peto y reciprocidad, contribuyendo al equilibrio 
espiritual y material, lo cual permite favorecer el 
bienestar del mapuche con todos los elementos y 
seres que componen la naturaleza(17,18). 

En razón de los antecedentes y la problemática 
expuesta, este trabajo busca reflexionar en tor-
no a la relevancia de los fundamentos éticos que 
sustentan la relación mapuche-naturaleza como 
aportes para la salud intercultural.

Fundamentos éticos que sustentan a la relación 
mapuche-naturaleza.

Los mapuche brotaron de la tierra como resulta-
do de una fusión entre la energía y la materia. 
De este modo, se originaron y brotaron diversas y 
variadas formas de vida con las cuales los mapu-
che coexisten y en conjunto conforman la madre 
naturaleza (ñuke mapu), y con ellas comparten 
un tronco en común, dado que llevan el mismo 
newen (energía), el cual los identifica como her-
manos e hijos de la tierra(8). 

La naturaleza es el centro y la esencia para los 
mapuche, de la cual no se pueden aislar, dado 
que nacen de ella, viven, transitan, se desarrollan 
y posteriormente mueren, y vuelven a ella(19). 
En este sentido, el mapuche mantiene empatía, 
amor, cuidado y respeto con la naturaleza(20), 
pues comparte y pertenece a la tierra, constitu-
yéndose así la existencia del mapuche(21). En 
este contexto, los fundamentos éticos “az-mapu”, 
“küme mogen” y el “ixofil mogen” cobran un rol 
fundamental. 

Al respecto, el “az-mapu” es el código de ética y 
comportamiento del mapuche inserto en la natu-
raleza y comprende las relaciones del bien y del 
mal. Conforma una variedad de normas, procedi-
mientos y protocolos(22) que regulan el compor-
tamiento que debe tener el mapuche hacia todos 

Introducción 

La lucha contra el cambio climático es una de las 
grandes prioridades mundiales de la OMS para 
2019-2023(1), debido a la contaminación am-
biental excesiva de la Tierra, lo cual ha provocado 
desastres ambientales por el uso de los recursos 
de forma desmedida, la eliminación de desechos 
sólidos, las energías contaminantes, utilización de 
productos químicos tóxicos(2), entre otros. Lo 
expuesto también se visualiza en el plano nacio-
nal, gatillando una crisis ambiental(3,4). Ello tie-
ne implicancias culturales, sociales(5) e históricas 
en los pueblos originarios, y perturba sus formas 
de vida, donde el pueblo mapuche no es la excep-
ción, puesto que se realizan actividades económi-
cas incompatibles con su cultura y supervivencia, 
en gran parte por el daño que causan al medio 
ambiente(6). 

Lo señalado está estrechamente vinculado con la 
ausencia de ética en las políticas públicas promo-
vidas y amparadas por el Estado chileno, especí-
ficamente en la Ley 21.162(7), la cual se vincula 
con el modelo extractivista que vulnera los terri-
torios mapuche explotando sus recursos naturales, 
al tiempo que contamina y, en consecuencia, afec-
ta, de manera indiscriminada, todas las formas de 
vida que habitan en los distintos espacios(8-10). 
Lo anterior se sustenta en la mercantilización sis-
temática, de tal forma que los recursos naturales 
considerados de valor son explotados y aprove-
chados para incrementar de forma progresiva el 
modelo económico neoliberal(11,12). 

Además, se debe a la falta de conocimiento e in-
visibilización de la cosmovisión mapuche, la que 
alude a una forma de comprender el mundo que se 
ha generado a través del tiempo, donde el pueblo 
mapuche ha ido construyendo un conocimiento 
propio en cuanto a la forma de ver y comprender 
su entorno, traduciéndose en cada aspecto de la 
vida diaria, por sobre todo en los aspectos cere-
moniales y espirituales(13). La invisibilización y 
el desconocimiento de la cosmovisión mapuche 
se refleja en que el conocimiento mapuche está 
distanciado del contexto social, cultural e históri-
co de los estudiantes y, por tanto, sigue siendo en 
gran parte desconocido en las escuelas(14,15) y 
completamente desconocido en liceos y en la for-
mación inicial (pregrado) en ciencias de la salud.



  21

Acta Bioethica  2021; 28 (1): 19-24 

evitar transgredir las leyes naturales y principios 
cósmicos(8). Para evitar la transgresión, el mapu-
che debe realizar un “llellipun”, el cual consiste en 
una ceremonia mapuche de petición y agradeci-
miento a los “ngenh” (seres espirituales)(30,31). 
Esto implica una conexión espiritual entre el ma-
puche y el “ngenh”, para solicitar permiso, pedir 
y agradecer a este espíritu por lo que brindará la 
naturaleza.

Cuando se transgrede los espacios de la natura-
leza, mediante la contaminación, la extracción 
excesiva y, en consecuencia, no se respetan a los 
“ngenh” —espíritus, dueños y protectores de las 
formas de vida y elementos de los espacios de la 
naturaleza(32)—, se manifiesta el “kutran” (en-
fermedad), que se comprende como la ruptura 
del equilibrio y armonía(33) del mapuche, de-
bido a su incorrecto comportamiento con la na-
turaleza. Por lo tanto, sufre las consecuencias del 
desequilibrio: enfermedad física y espiritual(34) y 
psicológica. En tal sentido, la medicina mapuche 
se orienta a restablecer el “newen” (energía), la ar-
monía y equilibrio del individuo consigo mismo, 
con los demás, con la comunidad y los seres espi-
rituales(33) que habitan la naturaleza. Para ello 
se debe mantener una actitud de respeto, amor, 
empatía, cuidado, y solidaridad hacia la naturale-
za; del mismo modo, entre las personas mapuche 
y no mapuche, lo cual resulta relevante para avan-
zar hacia una salud intercultural desde el diálogo. 

Salud intercultural y diálogo 

La salud intercultural alude a la práctica y al pro-
ceso relacional que se establece entre el personal 
de salud y los enfermos, situación en que am-
bos pertenecen a culturas distintas. Para ello se 
requiere de un recíproco entendimiento, con el 
fin de que los resultados de la interacción entre 
culturas sean satisfactorios para ambas partes(35). 
El proceso de relación entre culturas pretende un 
mutuo entendimiento y comprensión, basado en 
el respeto de los conocimientos, saberes, experien-
cias, tradiciones, valores y creencias de los sujetos 
sociales involucrados, desde un punto de vista 
recíproco y simétrico. Desde este perspectiva, la 
salud intercultural busca la comprensión y el re-
conocimiento de los sistemas de salud occidental 
y aborigen, sobre la base del respeto mutuo y el 
reconocimiento de los conocimientos, prácticas 

los elementos, componentes, diversidad de vida y 
seres espirituales que forman parte de la natura-
leza, así como también norma el comportamien-
to entre hombres y mujeres. En correspondencia 
con lo anterior, el “az mapu” es un código de ética 
y comportamiento del ser mapuche en relación 
con su entorno, con la naturaleza y el medio am-
biente(23), con el fin de que el mapuche actúe 
de forma armónica y equilibrada. Lo anterior está 
estrechamente asociado con el “küme mogen” 
(buen vivir), el que se constituye en una forma de 
vida para el mapuche, dado que forma parte de 
un todo más armónico con la naturaleza y con la 
alteridad que nos enriquece cotidianamente(24). 

La armonía entre mapuche y naturaleza genera un 
estado de bienestar sobre la base del respeto, lo 
que promueve el “buen vivir”, concepto que en 
la salud mapuche se considera un estado de re-
lación horizontal entre hombre y naturaleza(25). 
En esta lógica aparece la “reciprocidad” como 
principio fundamental, pues hace referencia a un 
compromiso y responsabilidad sobre la base de 
una relación constituida en la ayuda mutua, que 
se da durante todos los días respecto de un dar, 
compartir y recibir entre el mapuche y la natura-
leza(18,26), con todos los seres y elementos que 
habitan los espacios de la naturaleza. Al respecto, 
los mapuche conservan una relación con base en 
la reciprocidad, fundada en el respeto hacia los 
animales, aves, plantas, insectos, piedras, aguas, 
bosques, montañas y seres espirituales que son 
parte de la naturaleza(20,27,28). Ello se realiza 
sobre la base de la ética y la moral para establecer 
el equilibrio espiritual y material entre el mapu-
che y la naturaleza. 

En este contexto, el “küme mogen” vincula la re-
lación del mapuche con el entorno, el cual está 
constituido por el aire, el suelo, el subsuelo, las 
montañas, rocas, aguas, plantas, animales, seres 
humanos y espirituales que componen el “ixofil 
mogen” (biodiversidad), interrelacionándose des-
de una perspectiva simétrica, en la que sus respec-
tivas posiciones están directamente relacionadas 
con el logro del equilibrio para transitar hacia a 
un estado de “bien estar”(29). Esto permite man-
tener y restablecer permanentemente el equilibro 
y la armonía en el universo mapuche, para que 
exista el “küme felen” (el equilibrio integral) con 
todas las formas de vida que ésta sustenta, y así 



22 

Fundamentos éticos que sustentan la relación mapuche y naturaleza - Juan Beltrán-Véliz et al.

Conclusiones 

Los fundamentos éticos como el “az-mapu,” 
“küme mogen” y el “ixofil mogen” son la esencia 
del comportamiento y forma de vivir del mapu-
che con todos los elementos que forman parte de 
la naturaleza, así como también con las demás 
personas y consigo mismo, sobre la base del res-
peto, cuidado, empatía, amor, reciprocidad y so-
lidaridad para estar en armonía y equilibro físico 
y espiritual.

Desde esta perspectiva, resulta fundamental to-
mar en cuenta estos fundamentos éticos culturales 
mapuche sobre la base del diálogo entre la medi-
cina mapuche y occidental, y llegar a consensos 
para mejorar el servicio de salud desde un enfo-
que complementario, integral e inclusivo. 

Finalmente, se deben generar políticas públicas 
que den lugar a programas de estudio en ciencias 
de la salud, de una manera profesionalizante e in-
tegral, para profesionales que se desempeñen en 
contextos interculturales. Esto favorecería entre-
gar una salud humanizadora, diversa y de calidad, 
con base en una responsabilidad social y ética ha-
cia sujetos de diferentes culturas.

Agradecimientos 

A la Universidad de La Frontera, Chile, dado que 
este estudio forma parte del proyecto DIUFRO: 
DFP19-0049, Titulado: “Hacia prácticas educati-
vas para avanzar en la educación intercultural en 
contextos mapuche. Un desafío pendiente”. 

de cuidado de salud de la población aborigen, de 
manera de tender un puente entre la medicina 
occidental y la aborigen, considerando a ambos 
sistemas como complementarios(36) y fundados 
en el diálogo entre  miembros de cada sistema de 
salud, para solucionar diferencias(37) y avanzar 
hacia una salud intercultural. 

En este escenario, el diálogo aparece como un 
mecanismo que permite el reconocimiento y la 
comprensión del otro. El diálogo, desde una pers-
pectiva intercultural, permite colocarse en el lugar 
del otro, de manera de descubrir nuevas formas 
de sentir y percibir el mundo(38). En este ámbito, 
contribuiría a que se dieran los espacios para una 
continua negociación y acuerdos en niveles téc-
nicos, teóricos, prácticos, epistemológicos e ideo-
lógicos, que definan las concepciones de salud y 
enfermedad(39) desde una perspectiva intercul-
tural, sobre la base del diálogo, respeto, colabo-
ración y comunicación sistemática para llegar a 
consensos, con el fin de contribuir a la mejora del 
servicio de salud para toda la población(40), de 
manera de  constituirse en un proyecto de salud 
que satisfaga las necesidades de los miembros de 
diferentes culturas.  



  23

Acta Bioethica  2021; 28 (1): 19-24 

Referencias

1.	 Organización Mundial de la Salud. Primera conferencia mundial de la OMS sobre contaminación del aire y salud. Ginebra: 
OMS; 2019 [Citado el 6 de febrero 2021]. Disponible en: https://www.who.int/airpollution/events/conference/Air-
Pollution_and_Health_Conference_Concept-Note_FINAL_web6_17SEP-ES.pdf

2.	 Organización de Naciones Unidas. Perspectivas del medio ambiente mundial GEO 6. Resumen para responsables de formu-
lar políticas. ONU; 2019 [Citado el 7 de febrero 2021]. Disponible en: https://ieeb.fundacion-biodiversidad.es/sites/
default/files/2019_global_environment_outlook_summary_unep_0.pdf

3.	 Centro de Análisis de Políticas Públicas. Informe país: estado del medio ambiente en Chile 2012; Universidad de Chile: 
Instituto de Asuntos Públicos; 2013. Disponible en: https://www.uchile.cl/publicaciones/97817/informe-pais-estado-
del-medio-ambiente-en-chile-2012

4.	 Blanco-Wells G, Günther M. De crisis, ecologías y transiciones: reflexiones sobre teoría social latinoamericana frente al 
cambio ambiental global. Revista Colombiana de Sociología 2019; 42(1):19-40. DOI: http://dx.doi.org/10.15446/rcs.
v42n1.73190 

5.	 Bolados P. Conflictos socio-ambientales/territoriales y el surgimiento de identidades post neoliberales (Valparaíso-Chi-
le). Izquierdas 2016; (31):102-129. DOI: https://dx.doi.org/10.4067/S0718-50492016000600102

6.	 Andrade M. La lucha por el territorio mapuche en Chile: una cuestión de pobreza y medio ambiente. L’Ordinaire des 
Amériques 2019; (225). DOI: https://doi.org/10.4000/orda.5132

7.	 Congreso Nacional de Chile. Ley sobre bases generales del medio ambiente, para exigir la elaboración de un estudio de 
impacto ambiental en los proyectos que puedan generar contaminación lumínica en las zonas que indica. Diario Oficial de 
la República de Chile, Santiago de Chile; 2019. Disponible en: https://www.bcn.cl/leychile/navegar?idNorma=1133780

8.	 Marileo A. ¿Quiénes somos los mapuche?; 2010 [Citado el 13 de febrero 2021]. Disponible en: https://www.alainet.org/
es/active/40878 

9.	 Zelada S, Park J. Política ambiental chilena y política indígena en la coyuntura de los tratados internacionales (1990-
2010).  Polis (Santiago) 2013; 12(35), 555-575. DOI: https://dx.doi.org/10.4067/S0718-65682013000200025

10.	 Romero-Toledo H. Extractivismo en Chile: la producción del territorio minero y las luchas del pueblo aimara en el 
Norte Grande. Colombia Internacional 2019; (98): 3-30. Disponible en: http://www.scielo.org.co/pdf/rci/n98/0121-
5612-rci-98-00003.pdf

11.	 Gudynas E. Imágenes, ideas y conceptos sobre la naturaleza en América Latina. Cultura y Naturaleza 2010; 267-292. 
Disponible en: http://www.gudynas.com/publicaciones/capitulos/GudynasConceptosNaturalezaCo10.pdf

12.	 Cifuentes-Ávila F, Díaz-Fuentes R, Osses-Bustingorry S. Ecología del comportamiento humano: las contradicciones 
tras el mensaje de crisis ambiental. Acta bioethica 2018; 24(2): 161-165.  DOI: http://dx.doi.org/10.4067/S1726-
569X2018000200161

13.	 Rodríguez C. y Saavedra A. Cosmovisión mapuche y manifestaciones funerarias. Si Somos Americanos. Revista de Estu-
dios Transfronterizos 2011; 11(2): 13-38. Disponible en:  http://www.redalyc.org/pdf/3379/337930340002.pdf

14.	 Quintriqueo S. Implicancias de un modelo curricular monocultural en contexto mapuche. Santiago de Chile: Gráfica LOM; 
2010.

15.	 Quilaqueo D, Sartorello S. Retos epistemológicos de la interculturalidad en contexto indígena. Alpha (Osorno) 2018; 
(47): 47-61. DOI: http://dx.doi.org/10.32735/s0718-220120180004700163

16.	 Carrère C. La ruptura social como enfermedad: Interpretación mapuche de los conflictos sociales surgidos a partir de un 
proyecto hidroeléctrico. Interethnic - Revista de Estudos em Relações Interétnicas 2017; 20(1): 74-89.

17.	 Kristensen M, Balslev H. Perceptions, use and availability of woody plants among the Gourounsi in Burkina Faso. Bio-
diversity and Conservation 2003; 12(8): 1715-1739. DOI: https://doi.org/10.1023/A:1023614816878

18.	 Pereira J, Reyes M, Pérez F. Ecos de las palabras de la tierra desde un último confín del mundo. Reencontrando el ser mapuche 
pewenche en el valle del Queuco. Santiago de Chile: Talleres de Andros; 2014.

19.	 Ñanculef J. La Filosofía e Ideología Mapuches. Nütram 1990; 6(4): 9-16.
20.	 Ceballos Z, Alarcón A, Jelves I, Ovalle P, Conejeros A, Verdugo V. Espacios ecológico-culturales en un territorio mapu-

che de la región de la Araucanía en chile. Chungará 2012; 44(2): 313-323. DOI: https://dx.doi.org/10.4067/S0717-
73562012000200008

21.	 Aillapan L, Rozzi R. Una etno-ornitología mapuche contemporánea: poemas alados de los bosques nativos de Chi-
le. Ornitología Neotropical 2004; 15, 419-434. Disponible en: https://www.academia.edu/2698321/Una_etno_
ornitolog%C3%ADa_mapuche_contempor%C3%A1nea_Poemas_alados_de_los_bosques_nativos_de_Chile

22.	 Ñanculef J. Tayiñ mapuche kimün. Epistemología mapuche-sabiduría y conocimientos. Santiago de Chile: Departamento 
de Antropología, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de Chile; 2016. Disponible en http://www.uchileindigena.
cl/wp-content/uploads/2016/10/Tayin%CC%83-Mapuchekimun_29092016-1.pdf



24 

Fundamentos éticos que sustentan la relación mapuche y naturaleza - Juan Beltrán-Véliz et al.

23.	 Consejo Nacional de la Cultura y las Artes. Conociendo la cultura mapuche. Santiago de Chile: Impreso en Quad/
Graphics; 2012. Disponible en: https://www.cultura.gob.cl/wp-content/uploads/2013/02/Gu%C3%ADa-mapuche-
para-web.pdf

24.	 De la Cuadra F. Buen Vivir: ¿Una auténtica alternativa post-capitalista? Polis, Revista Latinoamericana (Santiago) 2015; 
14 (40): 7-19. DOI: http://dx.doi.org/10.4067/S0718-65682015000100001

25.	 Meza-Calfunao E, Díaz-Fuentes R, Alarcón-Muñoz AM. ¿Qué es küme mogen mapuche? Concepto e implicancias en 
salud pública y comunitaria. Salud pública México 2018; 60(4): 380-381. DOI: https://doi.org/10.21149/8988

26.	 Tereucán-Angulo J, Briceño-Olivera C, Gálvez-Nieto J. Equivalencia y valor en procesos de reciprocidad e inter-
cambio entre los mapuches. Convergencia 2016; 23(72): 199-220. Disponible en: http://www.scielo.org.mx/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S1405-14352016000300199&lng=es&tlng=es

27.	 Citarella L, Conejeros A, Espinossa B, Gelves I, Oyarce A, Vidal A. Medicinas y culturas en La Araucanía. Santiago de 
Chile: Editorial Sudamericana; 2000.                     

28.	 Pérez, I. (2005). Marco conceptual para la restauración de ecosistemas en territorio Mapuche: Compartimos un peda-
cito del mundo en estos confines del Sur. Serie Publicaciones, (4): 1-29. Disponible en: http://cetsur.org/wp-content/
uploads/2016/09/Marco-conceptual-para-la-restauracion-de-ecosistemas-en-territorio-mapuche.pdf.

29.	 Aravena A, Cerda C, Alcota P, Zañartu N. Identidad étnica mapuche e imaginarios sociales del bienestar en la región 
del Biobío, Chile. Psicologia & Sociedade 2019; 31: 1-18. DOI: https://doi.org/10.1590/1807-0310/2019v31186132 

30.	 Carihuentro S. Saberes mapuche que debiera incorporar la educación formal en contexto interétnico e intercultural según 
sabios mapuche. [Tesis para optar al grado de Magister en Educación con mención en Currículum y Comunidad Edu-
cativa]. Santiago de Chile: Universidad de Chile; 2007. Disponible en: http://repositorio.uchile.cl/tesis/uchile/2007/
carihuentro_s/sources/carihuentro_s.pdf

31.	 Ñanculef J. Tayiñ mapuche kimün. Exposición en Conferencia en la ENHA, Escuela Nacional de Historia y Antropo-
logía, Tlapan, Ciudad de México; 2005.

32.	 Álvarez C. Levantar viento en la rogativa. Señales, equivocaciones y comunicaciones entre humanos y fuerzas de la 
naturaleza. Antípoda. Revista de Antropología y Arqueología 2017; (29): 149-173. DOI: https://doi.org/10.7440/antipo-
da29.2017.07 

33.	 Comisión Económica para América Latina y el Caribe. Desigualdades territoriales y exclusión social del pueblo mapuche en 
Chile: Situación en la comuna de Ercilla desde un enfoque de derechos. , Santiago de Chile: Impreso en Naciones Unidas; 
2012. Disponible en: https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/3974/2/S2012837_es.pdf

34.	 Marileo A.  Mundo mapuche. Chile: Meridión Comunicaciones; 2002. 
35.	 Campos-Navarro R. Experiencias sobre salud intercultural en América Latina. En: Fernández-Juárez G. Salud e intercul-

turalidad en América Latina. Perspectivas antropológicas. Quito, Ecuador: Ediciones Abya-Yala; 2004: 129-151.
36.	 Bolados P. Neoliberalismo multicultural en el Chile postdictadura: la política indígena en salud y sus efectos en co-

munidades mapuches y atacameñas. Chungará 2012; 44(1): 135-144. DOI: http://dx.doi.org/10.4067/S0717-
73562012000100010

37.	 Beltrán-Véliz J, Osses-Bustingorry, S. Del Valle C, Mansilla J. Relaciones intersubjetivas en el campo de la intercultura-
lidad. Saberes culturales mapuche. Atenea (Concepción) 2019; (520), 11-21. DOI: https://dx.doi.org/10.4067/S0718-
04622019000200011

38.	 Tubino F. Interculturalidad en cuestión. Lima: Tarea Asociación Gráfica Educativa; 2015.
39.	 Pérez C. Salud intercultural desde la visión de usuarios y prestadores de salud de las comunas de Cañete y Tirúa [Tesis para 

optar al grado de Magíster en Psicología mención Psicología de la Salud]. Universidad de Concepción; 2015. Disponible 
en: http://repositorio.udec.cl/bitstream/11594/2142/3/Tesis_Salud_Intercultural_desde_la_vision_de_usuarios.pdf

40.	 Pacheco-Huaquifil C, Osses-Bustingorry S. Desafíos del Modelo de Salud Intercultural: desde la coexistencia geográ-
fica al diálogo científico. Revista médica de Chile 2017; 145(12): 1635-1636. DOI: http://dx.doi.org/10.4067/s0034-
98872017001201635

Recibido: 25 de abril de 2021
Aceptado: 11 de mayo de 2021


