Acta Bioethica 2021; 28 (1): 19-24

FUNDAMENTOS ETICOS QUE SUSTENTAN LA RELACION
MAPUCHE Y NATURALEZA. APORTES PARA UNA SALUD
INTERCULTURAL

Juan Beltran-Véliz', Julio Tereucin Angulo’, Ana Marfa Alarcén’, José Luis Gélvez-Nieto?, Maura
Klenner Loebel*

Resumen: La contaminacién ambiental es un gran problema que afecta la Tierra. El territorio mapuche no es la excepcién,
dado que el modelo extractivista transgrede los espacios sagrados, explota los recursos naturales y contamina, afectando los
modos de vida y de salud del mapuche. El objetivo del articulo es reflexionar acerca de los fundamentos éticos de la relacién
mapuche y naturaleza como aportes para la salud intercultural. Se aprecia que los fundamentos “Az-mapu”, “kiime mogen”
y “ixofil mogen” influyen fuertemente en el comportamiento del mapuche frente a la naturaleza. El respeto, amor, cuidado,
empatia y reciprocidad del mapuche hacia la naturaleza, a s{ mismo y a las demds personas, le permite estar en armonfa y
equilibro desde lo fisico y espiritual. Es relevante considerar estos fundamentos éticos para mejorar el servicio de salud desde
una perspectiva intercultural, considerando para ello la complementariedad, sobre la base del didlogo, con la finalidad de bridar
una salud humanizadora, diversa y, por tanto, de calidad, para transitar hacia un bienestar més pleno de sujetos pertenecientes
a culturas distintas.

Palabras clave: contaminacién ambiental, ética, az-mapu, kiime mogen, ixofil mogen, salud intercultural
Ethical foundations that sustain the Mapuche and nature relationship. Contributions for intercultural health

Abstract: Environmental pollution is a big problem that affects the earth. The Mapuche territory is no exception, given that
the extractivist model violates sacred spaces, exploits natural resources, and pollutes, affecting the Mapuche’s ways of life and
health. The objective was proposed: reflect on the relevance of the ethical foundations that sustain the Mapuche and nature
relationship as contributions to intercultural health. It is appreciated that the ethical foundations: “Az-mapu”, “kiime mogen”
and “ixofil mogen”, have a fundamental role in ethical behavior regarding the relationship between the Mapuche and nature,
where respect, love, care, empathy and reciprocity of the Mapuche towards nature, himself and with other people, allows him
to be in harmony and balance from the physical and spiritual. In this sense, it is relevant to consider these ethical foundations
to improve the health service, from an intercultural perspective, considering complementarity based on dialogue, in order to
provide a humanizing, diverse and, therefore, quality health to move towards a good to be more full of subjects belonging
to different cultures.

Keywords: Environmental pollution, ethics, az-mapu, kiime mogen, ixofil mogen, intercultural health
Fundamentos éticos que sustentam a relagio mapuche e natureza. Contribuigbes para uma satde intercultural

Resumo: A contaminagio ambiental é um grande problema que afeta a Terra. O territério mapuche nio é uma excegio, dado
que o modelo extrativista transgride os espagos sagrados, explora os recursos naturais e contamina, afetando os modos de vida
e de satide do mapuche. O objetivo do artigo ¢ refletir acerca dos fundamentos éticos da relagio mapuche e natureza como
contribui¢des para uma satde intercultural. Se considera que os fundamentos “Az-mapu”, “kiime mogen” e “ixofil mogen”
influem fortemente o comportamento do mapuche frente a natureza. O respeito, amor, cuidado, empatia e reciprocidade do
mapuche para com a natureza, para consigo mesmo e para com as demais pessoas, lhe permite estar em harmonia e equilibrio
desde o fisico a0 espiritual. E relevante considerar estes fundamentos éticos para melhorar o servico de satde desde uma
perspectiva intercultural, considerando para isso a complementariedade, tendo como base o didlogo, com a finalidade de
fornecer uma satide humanizadora, diversa e, portanto, de qualidade, para transitar a um bem estar mais pleno de sujeitos
pertencentes a culturas distintas.

Palavras chave: contaminagao ambiental, ética, az-mapu, kiime mogen, ixofil mogen, satide intercultural

! LICSA-Laboratorio de Investigacién en Ciencias Sociales Aplicadas, Nucleo Cientifico Tecnoldgico en Ciencias Sociales y Humanidades,
Universidad de La Frontera, Temuco, Chile.

Correspondencia: juan.beltran@ufrontera.cl

2 Departamento de Trabajo Social, Facultad de Educacién, Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad de La Frontera, Temuco, Chile.
3 Departamento Salud Pablica, CIGES, Facultad de Medicina, Universidad de La Frontera, Temuco, Chile.

# Departamento de Educacién, Escuela de Pedagogfa, Facultad de Educacién, Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad de La Frontera,

Temuco, Chile.

19



Fundamentos éticos que sustentan la relacién mapuche y naturaleza - Juan Beltran-Véliz et al.

Introduccién

La lucha contra el cambio climdtico es una de las
grandes prioridades mundiales de la OMS para
2019-2023(1), debido a la contaminacién am-
biental excesiva de la Tierra, lo cual ha provocado
desastres ambientales por el uso de los recursos
de forma desmedida, la eliminacién de desechos
s6lidos, las energias contaminantes, utilizacién de
productos quimicos téxicos(2), entre otros. Lo
expuesto también se visualiza en el plano nacio-
nal, gatillando una crisis ambiental(3,4). Ello tie-
ne implicancias culturales, sociales(5) e histéricas
en los pueblos originarios, y perturba sus formas
de vida, donde el pueblo mapuche no es la excep-
cidn, puesto que se realizan actividades econémi-
cas incompatibles con su cultura y supervivencia,
en gran parte por el dafio que causan al medio

ambiente(6).

Lo sefalado estd estrechamente vinculado con la
ausencia de ética en las politicas publicas promo-
vidas y amparadas por el Estado chileno, especi-
ficamente en la Ley 21.162(7), la cual se vincula
con el modelo extractivista que vulnera los terri-
torios mapuche explotando sus recursos naturales,
al tiempo que contamina y, en consecuencia, afec-
ta, de manera indiscriminada, todas las formas de
vida que habitan en los distintos espacios(8-10).
Lo anterior se sustenta en la mercantilizacién sis-
temdtica, de tal forma que los recursos naturales
considerados de valor son explotados y aprove-
chados para incrementar de forma progresiva el
modelo econémico neoliberal(11,12).

Ademds, se debe a la falta de conocimiento e in-
visibilizacién de la cosmovisién mapuche, la que
alude a una forma de comprender el mundo que se
ha generado a través del tiempo, donde el pueblo
mapuche ha ido construyendo un conocimiento
propio en cuanto a la forma de ver y comprender
su entorno, traduciéndose en cada aspecto de la
vida diaria, por sobre todo en los aspectos cere-
moniales y espirituales(7/3). La invisibilizacién y
el desconocimiento de la cosmovisién mapuche
se refleja en que el conocimiento mapuche estd
distanciado del contexto social, cultural e histéri-
co de los estudiantes y, por tanto, sigue siendo en
gran parte desconocido en las escuelas(74,15) y
completamente desconocido en liceos y en la for-
macién inicial (pregrado) en ciencias de la salud.

20

Lo expuesto tiene implicancias negativas en el
medio ambiente y en la salud de los miembros de
las comunidades mapuche(76,5), dado sus efectos
perjudiciales para el desarrollo de las tradiciones,
précticas sociales, culturales y la subsistencia del
pueblo mapuche, que estdn en directa relacion
con los fundamentos éticos, como el: “az-mapu”,
“kiime mogen” y el “ixofil mogen”, que sustentan
la relacién mapuche-naturaleza, mediante el res-
peto y reciprocidad, contribuyendo al equilibrio
espiritual y material, lo cual permite favorecer el
bienestar del mapuche con todos los elementos y
seres que componen la naturaleza(17,18).

En razén de los antecedentes y la problemdtica
expuesta, este trabajo busca reflexionar en tor-
no a la relevancia de los fundamentos éticos que
sustentan la relacién mapuche-naturaleza como
aportes para la salud intercultural.

Fundamentos éticos que sustentan a la relacién
mapuche-naturaleza.

Los mapuche brotaron de la tierra como resulta-
do de una fusién entre la energia y la materia.
De este modo, se originaron y brotaron diversas y
variadas formas de vida con las cuales los mapu-
che coexisten y en conjunto conforman la madre
naturaleza (fiuke mapu), y con ellas comparten
un tronco en comun, dado que llevan el mismo
newen (energia), el cual los identifica como her-
manos e hijos de la tierra(8).

La naturaleza es el centro y la esencia para los
mapuche, de la cual no se pueden aislar, dado
que nacen de ella, viven, transitan, se desarrollan
y posteriormente mueren, y vuelven a ella(79).
En este sentido, el mapuche mantiene empatia,
amor, cuidado y respeto con la naturaleza(20),
pues comparte y pertenece a la tierra, constitu-
yéndose asi la existencia del mapuche(27). En
este contexto, los fundamentos éticos “az-mapu”,
“kiime mogen” y el “ixofil mogen” cobran un rol
fundamental.

Al respecto, el “az-mapu” es el cédigo de ética y
comportamiento del mapuche inserto en la natu-
raleza y comprende las relaciones del bien y del
mal. Conforma una variedad de normas, procedi-
mientos y protocolos(22) que regulan el compor-
tamiento que debe tener el mapuche hacia todos



los elementos, componentes, diversidad de vida y
seres espirituales que forman parte de la natura-
leza, asi como también norma el comportamien-
to entre hombres y mujeres. En correspondencia
con lo anterior, el “az mapu” es un cédigo de ética
y comportamiento del ser mapuche en relacién
con su entorno, con la naturaleza y el medio am-
biente(23), con el fin de que el mapuche actte
de forma arménica y equilibrada. Lo anterior estd
estrechamente asociado con el “kiime mogen”
(buen vivir), el que se constituye en una forma de
vida para el mapuche, dado que forma parte de
un todo mds arménico con la naturaleza y con la
alteridad que nos enriquece cotidianamente(24).

La armonia entre mapuche y naturaleza genera un
estado de bienestar sobre la base del respeto, lo
que promueve el “buen vivir”, concepto que en
la salud mapuche se considera un estado de re-
lacién horizontal entre hombre y naturaleza(25).
En esta légica aparece la “reciprocidad” como
principio fundamental, pues hace referencia a un
compromiso y responsabilidad sobre la base de
una relacién constituida en la ayuda mutua, que
se da durante todos los dias respecto de un dar,
compartir y recibir entre el mapuche y la natura-
leza(18,26), con todos los seres y elementos que
habitan los espacios de la naturaleza. Al respecto,
los mapuche conservan una relacién con base en
la reciprocidad, fundada en el respeto hacia los
animales, aves, plantas, insectos, piedras, aguas,
bosques, montanas y seres espirituales que son
parte de la naturaleza(20,27,28). Ello se realiza
sobre la base de la ética y la moral para establecer
el equilibrio espiritual y material entre el mapu-
che y la naturaleza.

En este contexto, el “kiime mogen” vincula la re-
lacién del mapuche con el entorno, el cual estd
constituido por el aire, el suelo, el subsuelo, las
montafias, rocas, aguas, plantas, animales, seres
humanos y espirituales que componen el “ixofil
mogen” (biodiversidad), interrelaciondndose des-
de una perspectiva simétrica, en la que sus respec-
tivas posiciones estdn directamente relacionadas
con el logro del equilibrio para transitar hacia a
un estado de “bien estar”(29). Esto permite man-
tener y restablecer permanentemente el equilibro
y la armonia en el universo mapuche, para que
exista el “kiime felen” (el equilibrio integral) con
todas las formas de vida que ésta sustenta, y asi

Acta Bioethica 2021; 28 (1): 19-24

evitar transgredir las leyes naturales y principios
cosmicos(8). Para evitar la transgresién, el mapu-
che debe realizar un “llellipun”, el cual consiste en
una ceremonia mapuche de peticién y agradeci-
miento a los “ngenh” (seres espirituales)(30,31).
Esto implica una conexién espiritual entre el ma-
puche y el “ngenh”, para solicitar permiso, pedir
y agradecer a este espiritu por lo que brindard la
naturaleza.

Cuando se transgrede los espacios de la natura-
leza, mediante la contaminacién, la extraccién
excesiva y, en consecuencia, no se respetan a los
“ngenh” —espiritus, duefios y protectores de las
formas de vida y elementos de los espacios de la
naturaleza(32)—, se manifiesta el “kutran” (en-
fermedad), que se comprende como la ruptura
del equilibrio y armonia(33) del mapuche, de-
bido a su incorrecto comportamiento con la na-
turaleza. Por lo tanto, sufre las consecuencias del
desequilibrio: enfermedad fisica y espiritual(34) y
psicolégica. En tal sentido, la medicina mapuche
se orienta a restablecer el “newen” (energfa), la ar-
monia y equilibrio del individuo consigo mismo,
con los demds, con la comunidad y los seres espi-
rituales(33) que habitan la naturaleza. Para ello
se debe mantener una actitud de respeto, amor,
empatia, cuidado, y solidaridad hacia la naturale-
za; del mismo modo, entre las personas mapuche
y no mapuche, lo cual resulta relevante para avan-
zar hacia una salud intercultural desde el didlogo.

Salud intercultural y didlogo

La salud intercultural alude a la prictica y al pro-
ceso relacional que se establece entre el personal
de salud y los enfermos, situacién en que am-
bos pertenecen a culturas distintas. Para ello se
requiere de un reciproco entendimiento, con el
fin de que los resultados de la interaccién entre
culturas sean satisfactorios para ambas partes(35).
El proceso de relacién entre culturas pretende un
mutuo entendimiento y comprensién, basado en
el respeto de los conocimientos, saberes, experien-
cias, tradiciones, valores y creencias de los sujetos
sociales involucrados, desde un punto de vista
reciproco y simétrico. Desde este perspectiva, la
salud intercultural busca la comprensién y el re-
conocimiento de los sistemas de salud occidental
y aborigen, sobre la base del respeto mutuo y el
reconocimiento de los conocimientos, practicas

21



Fundamentos éticos que sustentan la relacién mapuche y naturaleza - Juan Beltran-Véliz et al.

de cuidado de salud de la poblacién aborigen, de
manera de tender un puente entre la medicina
occidental y la aborigen, considerando a ambos
sistemas como complementarios(36) y fundados
en el didlogo entre miembros de cada sistema de
salud, para solucionar diferencias(37) y avanzar
hacia una salud intercultural.

En este escenario, el didlogo aparece como un
mecanismo que permite el reconocimiento y la
comprensién del otro. El didlogo, desde una pers-
pectiva intercultural, permite colocarse en el lugar
del otro, de manera de descubrir nuevas formas
de sentir y percibir el mundo(38). En este dmbito,
contribuiria a que se dieran los espacios para una
continua negociacién y acuerdos en niveles téc-
nicos, tedricos, pricticos, epistemoldgicos e ideo-
l6gicos, que definan las concepciones de salud y
enfermedad(39) desde una perspectiva intercul-
tural, sobre la base del didlogo, respeto, colabo-
racién y comunicacién sistemdtica para llegar a
consensos, con el fin de contribuir a la mejora del
servicio de salud para toda la poblacién(40), de
manera de constituirse en un proyecto de salud
que satisfaga las necesidades de los miembros de
diferentes culturas.

22

Conclusiones

Los fundamentos éticos como el “az-mapu,”
“kiime mogen” y el “ixofil mogen” son la esencia
del comportamiento y forma de vivir del mapu-
che con todos los elementos que forman parte de
la naturaleza, asi como también con las demds
personas y consigo mismo, sobre la base del res-
peto, cuidado, empatia, amor, reciprocidad y so-
lidaridad para estar en armonia y equilibro fisico
y espiritual.

Desde esta perspectiva, resulta fundamental to-
mar en cuenta estos fundamentos éticos culturales
mapuche sobre la base del didlogo entre la medi-
cina mapuche y occidental, y llegar a consensos
para mejorar el servicio de salud desde un enfo-
que complementario, integral e inclusivo.

Finalmente, se deben generar politicas publicas
que den lugar a programas de estudio en ciencias
de la salud, de una manera profesionalizante e in-
tegral, para profesionales que se desempefien en
contextos interculturales. Esto favoreceria entre-
gar una salud humanizadora, diversa y de calidad,
con base en una responsabilidad social y ética ha-
cia sujetos de diferentes culturas.

Agradecimientos

A la Universidad de La Frontera, Chile, dado que
este estudio forma parte del proyecto DIUFRO:
DFP19-0049, Titulado: “Hacia practicas educati-
vas para avanzar en la educacion intercultural en
contextos mapuche. Un desafio pendiente”.



Acta Bioethica 2021; 28 (1): 19-24

Referencias

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

Organizacién Mundial de la Salud. Primera conferencia mundial de la OMS sobre contaminacion del aire y salud. Ginebra:
OMS; 2019 [Citado el 6 de febrero 2021]. Disponible en: https://www.who.int/airpollution/events/conference/Air-
Pollution_and_Health_Conference_Concept-Note_FINAL_web6_17SEP-ES.pdf

Organizacion de Naciones Unidas. Perspectivas del medio ambiente mundial GEO 6. Resumen para responsables de formu-
lar politicas. ONU; 2019 [Citado el 7 de febrero 2021]. Disponible en: https://ieeb.fundacion-biodiversidad.es/sites/
default/files/2019_global_environment_outlook_summary_unep_0.pdf

Centro de Andlisis de Politicas Publicas. Informe pais: estado del medio ambiente en Chile 2012; Universidad de Chile:
Instituto de Asuntos Publicos; 2013. Disponible en: https://www.uchile.cl/publicaciones/97817/informe-pais-estado-
del-medio-ambiente-en-chile-2012

Blanco-Wells G, Giinther M. De crisis, ecologfas y transiciones: reflexiones sobre teorfa social latinoamericana frente al
cambio ambiental global. Revista Colombiana de Sociologia 2019; 42(1):19-40. DOI: http://dx.doi.org/10.15446/rcs.
v42n1.73190

Bolados P. Conflictos socio-ambientales/territoriales y el surgimiento de identidades post neoliberales (Valparaiso-Chi-

le). Izquierdas 2016; (31):102-129. DOI: https://dx.doi.org/10.4067/S0718-50492016000600102

Andrade M. La lucha por el territorio mapuche en Chile: una cuestién de pobreza y medio ambiente. LOrdinaire des
Ameérigues 2019; (225). DOI https://doi.org/10.4000/0rda.5132

Congreso Nacional de Chile. Ley sobre bases generales del medio ambiente, para exigir la elaboracién de un estudio de
impacto ambiental en los proyectos que puedan generar contaminacién luminica en las zonas que indica. Diario Oficial de

la Repiiblica de Chile, Santiago de Chile; 2019. Disponible en: https://www.bcn.cl/leychile/navegar?idNorma=1133780

Marileo A. ;Quiénes somos los mapuche?; 2010 [Citado el 13 de febrero 2021]. Disponible en: https://www.alainet.org/
es/active/40878

Zelada S, Park J. Politica ambiental chilena y politica indigena en la coyuntura de los tratados internacionales (1990-

2010). Polis (Santiago) 2013; 12(35), 555-575. DOL: https://dx.doi.org/10.4067/50718-65682013000200025

Romero-Toledo H. Extractivismo en Chile: la produccién del territorio minero y las luchas del pueblo aimara en el
Norte Grande. Colombia Internacional 2019; (98): 3-30. Disponible en: http://www.scielo.org.co/pdf/rci/n98/0121-
5612-1¢i-98-00003.pdf

Gudynas E. Imdgenes, ideas y conceptos sobre la naturaleza en América Latina. Cultura y Naturaleza 2010; 267-292.
Disponible en: http://www.gudynas.com/publicaciones/capitulos/GudynasConceptosNaturalezaCo10.pdf
Cifuentes-Avila F, Diaz-Fuentes R, Osses-Bustingorry S. Ecologia del comportamiento humano: las contradicciones
tras el mensaje de crisis ambiental. Acta bioethica 2018; 24(2): 161-165. DOI: htep://dx.doi.org/10.4067/S1726-
569X2018000200161

Rodriguez C. y Saavedra A. Cosmovisién mapuche y manifestaciones funerarias. Si Somos Americanos. Revista de Estu-

dios Transfronterizos 2011; 11(2): 13-38. Disponible en: http://www.redalyc.org/pdf/3379/337930340002.pdf

Quintriqueo S. Implicancias de un modelo curricular monocultural en contexto mapuche. Santiago de Chile: Grafica LOM;
2010.

Quilaqueo D, Sartorello S. Retos epistemolégicos de la interculturalidad en contexto indigena. Alpha (Osorno) 2018;
(47): 47-61. DOL http://dx.doi.org/10.32735/50718-220120180004700163

Carrére C. La ruptura social como enfermedad: Interpretacién mapuche de los conflictos sociales surgidos a partir de un
proyecto hidroeléctrico. Interethnic - Revista de Estudos em Relacoes Interétnicas 20175 20(1): 74-89.

Kristensen M, Balslev H. Perceptions, use and availability of woody plants among the Gourounsi in Burkina Faso. Bio-

diversity and Conservation 2003; 12(8): 1715-1739. DOI: https://doi.org/10.1023/A:1023614816878

Pereira ], Reyes M, Pérez E. Ecos de las palabras de la tierra desde un viltimo confin del mundo. Reencontrando el ser mapuche
pewenche en el valle del Queuco. Santiago de Chile: Talleres de Andros; 2014.

Nanculef J. La Filosofia e Ideologia Mapuches. Niizram 1990; 6(4): 9-16.

Ceballos Z, Alarcén A, Jelves I, Ovalle P, Conejeros A, Verdugo V. Espacios ecoldgico-culturales en un territorio mapu-
che de la region de la Araucania en chile. Chungard 2012; 44(2): 313-323. DOI: https://dx.doi.org/10.4067/50717-
73562012000200008

Aillapan L, Rozzi R. Una etno-ornitologia mapuche contempordnea: poemas alados de los bosques nativos de Chi-
le. Ornitologia Neotropical 2004; 15, 419-434. Disponible en: https://www.academia.edu/2698321/Una_etno_
ornitolog%C3%ADa_mapuche_contempor%C3%Alnea_Poemas_alados_de_los_bosques_nativos_de_Chile
Nanculef J. Tayifi mapuche kimiin. Epistemologia mapuche-sabiduria y conocimientos. Santiago de Chile: Departamento
de Antropologfa, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de Chile; 2016. Disponible en http://www.uchileindigena.
cl/wp-content/uploads/2016/10/Tayin%CC%83-Mapuchekimun_29092016-1.pdf

23



Fundamentos éticos que sustentan la relacién mapuche y naturaleza - Juan Beltran-Véliz et al.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.
35.

36.

37.

38.
39.

40.

Consejo Nacional de la Cultura y las Artes. Conociendo la cultura mapuche. Santiago de Chile: Impreso en Quad/
Graphics; 2012. Disponible en: https://www.cultura.gob.cl/wp-content/uploads/2013/02/Gu%C3%ADa-mapuche-
para-web.pdf

De la Cuadra E Buen Vivir: ;Una auténtica alternativa post-capitalista? Polis, Revista Latinoamericana (Santiago) 2015;

14 (40): 7-19. DOI: http://dx.doi.org/10.4067/50718-65682015000100001

Meza-Calfunao E, Diaz-Fuentes R, Alarc6n-Muiioz AM. ;Qué es kiime mogen mapuche? Concepto e implicancias en

salud publica y comunitaria. Salud piiblica México 2018; 60(4): 380-381. DOI: https://doi.org/10.21149/8988

Tereucdn-Angulo J, Bricefio-Olivera C, Gdélvez-Nieto J. Equivalencia y valor en procesos de reciprocidad e inter-
cambio entre los mapuches. Convergencia 2016; 23(72): 199-220. Disponible en: http://www.scielo.org.mx/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=51405-14352016000300199&Ing=es&ting=es

Citarella L, Conejeros A, Espinossa B, Gelves I, Oyarce A, Vidal A. Medicinas y culturas en La Araucania. Santiago de
Chile: Editorial Sudamericana; 2000.

Pérez, 1. (2005). Marco conceptual para la restauracién de ecosistemas en territorio Mapuche: Compartimos un peda-
cito del mundo en estos confines del Sur. Serie Publicaciones, (4): 1-29. Disponible en: http://cetsur.org/wp-content/
uploads/2016/09/Marco-conceptual-para-la-restauracion-de-ecosistemas-en-territorio-mapuche. pdf.

Aravena A, Cerda C, Alcota B, Zafiartu N. Identidad étnica mapuche e imaginarios sociales del bienestar en la regién

del Biobio, Chile. Psicologia & Sociedade 2019; 31: 1-18. DOL: https://doi.org/10.1590/1807-0310/2019v31186132_

Carihuentro S. Saberes mapuche que debiera incorporar la educacion formal en contexto interétnico e intercultural segiin
sabios mapuche. [Tesis para optar al grado de Magister en Educacién con mencién en Curriculum y Comunidad Edu-
cativa]. Santiago de Chile: Universidad de Chile; 2007. Disponible en: http://repositorio.uchile.cl/tesis/uchile/2007/
carihuentro_s/sources/carihuentro_s.pdf

Nanculef J. Tayin mapuche kimiin. Exposicion en Conferencia en la ENHA, Escuela Nacional de Historia y Antropo-
logfa, Tlapan, Ciudad de México; 2005.

Alvarez C. Levantar viento en la rogativa. Senales, equivocaciones y comunicaciones entre humanos y fuerzas de la
naturaleza. Antipoda. Revista de Antropologia y Arqueologia 2017; (29): 149-173. DOI: https://doi.org/10.7440/antipo-
da29.2017.07

Comisién Econémica para América Latina y el Caribe. Desigualdades territoriales y exclusion social del pueblo mapuche en
Chile: Situacion en la comuna de Ercilla desde un enfoque de derechos. , Santiago de Chile: Impreso en Naciones Unidas;
2012. Disponible en: https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/3974/2/S2012837 _es.pdf

Marileo A. Mundo mapuche. Chile: Meridién Comunicaciones; 2002.

Campos-Navarro R. Experiencias sobre salud intercultural en América Latina. En: Ferndndez-Judrez G. Salud e intercul-
turalidad en América Latina. Perspectivas antropoldgicas. Quito, Ecuador: Ediciones Abya-Yala; 2004: 129-151.

Bolados P. Neoliberalismo multicultural en el Chile postdictadura: la politica indigena en salud y sus efectos en co-
munidades mapuches y atacamefias. Chungard 2012; 44(1): 135-144. DOI: heep://dx.doi.org/10.4067/S0717-
73562012000100010

Beltran-Véliz J, Osses-Bustingorry, S. Del Valle C, Mansilla J. Relaciones intersubjetivas en el campo de la intercultura-
lidad. Saberes culturales mapuche. Atenea (Concepcion) 2019; (520), 11-21. DOI: https://dx.doi.org/10.4067/S0718-
04622019000200011

Tubino F. Interculturalidad en cuestion. Lima: Tarea Asociacién Grafica Educativa; 2015.

Dérez C. Salud intercultural desde la vision de usuarios y prestadores de salud de las comunas de Canete y Tirtia [Tesis para
optar al grado de Magister en Psicologfa mencién Psicologfa de la Salud]. Universidad de Concepcidn; 2015. Disponible
en: http://repositorio.udec.cl/bitstream/11594/2142/3/ Tesis_Salud_Intercultural_desde_la_vision_de_usuarios.pdf
Pacheco-Huaquifil C, Osses-Bustingorry S. Desafios del Modelo de Salud Intercultural: desde la coexistencia geogra-
fica al didlogo cientifico. Revista médica de Chile 2017; 145(12): 1635-1636. DOI: http://dx.doi.org/10.4067/s0034-
98872017001201635

Recibido: 25 de abril de 2021
Aceptado: 11 de mayo de 2021

24



